
MODLITWA PAŃSKA MODLITWA PAŃSKA 
W KONTEKŚCIE MENTALNOŚCI W KONTEKŚCIE MENTALNOŚCI 

ŻYDOWSKICH ADRESATÓW ŻYDOWSKICH ADRESATÓW 
EWANGELII MATEUSZAEWANGELII MATEUSZA 



Bibliotheca Biblica

RED. SERII KS. MARIUSZ ROSIK
PAPIESKI WYDZIAŁ TEOLOGICZNY WE WROCŁAWIU 

PODYPLOMOWE STUDIA BIBLIJNE

WROCŁAW 2014

MODLITWA PAŃSKA MODLITWA PAŃSKA 
W KONTEKŚCIE MENTALNOŚCI W KONTEKŚCIE MENTALNOŚCI 

ŻYDOWSKICH ADRESATÓW ŻYDOWSKICH ADRESATÓW 
EWANGELII MATEUSZAEWANGELII MATEUSZA

MIROSŁAW RUCKI



I M P R I M A T U R
Kuria Metropolitalna Wrocławska

L.dz.  /2013 –   2013 r. 

† Józef Kupny

Arcybiskup Metropolita Wrocławski

 

Prace redakcyjne: Bożena Sobota, Łukasz Michalski

Projekt grafi czny i przygotowanie do druku
Andrzej Duliba

Korekta Anna Kowalska-Grygajtis

 © Copyright TUM Wrocław

TUM
Wydawnictwo

Wrocławskiej Księgarni Archidiecezjalnej
50-329 Wrocław, pl. Katedralny 19, 

tel./fax 71 322 53 68, tel. 71 322 72 11
e-mail: ksiegarnia@archidiecezja.wroc.pl

e-mail: tum@archidiecezja.wroc.pl
www.ksiegarnia.archidiecezja.wroc.pl

www.wydawnictwo.archidiecezja.wroc.pl

ISBN 978-83-7454-

Drukarnia Tumska – Wrocław, zam.  /2014 

SPIS TREŚCI

WYKAZ SKRÓTÓW   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

WSTĘP. Dlaczego modlitwa „Ojcze nasz”?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

ROZDZIAŁ 1. Żydowski adresat Ewangelii Mateusza . . . . . . . . . . . . . 19

1.1. Autorstwo Ewangelii Mateusza   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

1.2. Żydowska tematyka Ewangelii Mateusza . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

1.3. Kontekst historyczny Ewangelii Mateusza . . . . . . . . . . . . . . . . 23

1.4. Relacja o „Mędrcach ze Wschodu” odczytana po żydowsku  . . . 25

1.5. Ewangelia Mateusza i Modlitwa Pańska a dzisiejszy judaizm . . 37

ROZDZIAŁ 2. Modlitwa prywatna i społeczna w judaizmie   . . . . . . . . 41

2.1. Modlitwa prywatna . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

2.2. Modlitwa społeczna   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46

ROZDZIAŁ 3. Uwagi historyczno-krytyczne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

3.1. Krytyka tekstu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

3.2. Treść i układ Modlitwy Pańskiej . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54

ROZDZIAŁ 4. Porównanie tekstu Modlitwy Pańskiej do współczesnego

  modlitewnika hebrajskiego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

4.1. Ojcze nasz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

4.2. Święć się imię Twoje . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

4.3. Przyjdź królestwo Twoje . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

4.4. Bądź wola Twoja . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69



Spis treści6

4.5. Chleba daj nam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71

4.6. Przebacz nam   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72

4.7. Nie wódź nas na pokuszenie, ale nas zbaw ode złego   . . . . . . . . 76

4.8. Twoje jest królestwo, potęga i chwała   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

4.9. Podsumowanie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

ZAKOŃCZENIE   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

BIBLIOGRAFIA   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87

Aneks 1. Życiorys św. Piotra  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

Aneks 2. Życiorys św. Pawła . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119

Aneks 3. Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej   . . . . . . . . . . . . . 137

WYKAZ SKRÓTÓW

Tytuły

KKK  – Katechizm Kościoła Katolickiego

NA27  – Nestle-Aland, Novum Testamentum Graece, Stuttgart27 1998

TaNaCh  – Biblia Hebrajska składająca się z trzech części: Tora, Newiim, 

Ketuwim

VD  –  Verbum Domini, adhortacja posynodalna

Skróty hebrajskie

zal  – hbr. zichrono liwracha („błogosławionej pamięci”)

mt’’t  – hebrajski skrót greckiego słowa Metatron, oznaczającego 

Mesjasza siedzącego na tronie chwały

Rękopisy Nowego Testamentu

(bo)  – tłum. koptyjskie bohairskie (bohairyjskie) (Bohairica)

(it)  – przekład starołaciński Nowego Testamentu

(mae)  – tłum. ze środkowego Egiptu

(sa)  – tłum. koptyjskie saidzkie (sahidyckie) (Sahidica)

(syc)  – kodeks syryjski Curetona (Curetonianus Syriacus)

(vg)  – Wulgata św. Hieronima



Wykaz skrótów8

Wstęp 

DLACZEGO MODLITWA „OJCZE NASZ”?

W adhortacji posynodalnej Verbum Domini1 Ojciec Święty Be-
nedykt XVI mówi: „Pragnę jeszcze raz potwierdzić, że bardzo cenny 
dla Kościoła jest dialog z żydami. Byłoby dobrze, by tam, gdzie do-
strzega się tego sposobność, stwarzać możliwości, również publiczne, 
spotkania i konfrontacji, które sprzyjałyby pogłębieniu wzajemnego 
poznania, obopólnego szacunku oraz współpracy, także w studium 
Pism świętych” (VD, 43). Spotkania takie, zwłaszcza powiązane ze 
studiowaniem Ksiąg Pisma Świętego, powinny zawierać element 
modlitwy, zwrócenia się do ich Boskiego Autora. Ponadto, wspólna 
modlitwa oraz modlitwa za siebie nawzajem sprzyja nawiązaniu głę-
bokich relacji przyjaźni, miłości i zaufania. Aby tak było, modlitwa 
powinna posiadać formę, którą obie strony akceptują i pragną uczy-
nić swoją własną. Wydaje się, że słowa modlitwy, jakich nauczył nas 
Jezus Chrystus, spełniają ten warunek.

Na temat Modlitwy Pańskiej napisano wiele opracowań, uka-
zujących jej znaczenie, sens i przesłanie. Moim celem jednak nie jest 
analiza wszystkich dotychczasowych prac. Pragnę umieścić słowa tej 
modlitwy w kontekście dla niej właściwym – w mentalności Żyda, 
słyszącego pouczenie, jak należy się modlić. Niech wyjaśnieniem bę-
dzie pewne zdarzenie, które miało miejsce kilka lat temu, przy okazji 
pracy ewangelizacyjnej na Łotwie.

1 Benedykt XVI, Verbum Domini, posynodalna adhortacja apostolska, Wrocław 

2010, 43.

Pojęcia gramatyczne

con. aor. act.  – coniunctivus aoristum activum

imperat. aor. act.  – imperativus aoristum activum

imperat. aor. med.  – imperativus aoristum medium

imperat. aor. pass.  – imperativus aoristum passivum

ind. perf. act.  – indicativus perfecti activi



Wstęp10 Dlaczego modlitwa „Ojcze nasz”? 11

Kiedy spacerując ulicami starej Rygi znaleźliśmy synagogę, 
była już godzina 19.00. Ku naszemu zdziwieniu drzwi były otwarte, 
więc weszliśmy do przedsionka. Nałożyłem swoją jarmułkę (którą 
zawsze mam ze sobą na wypadek, gdyby nadarzyła się okazja zwie-
dzania synagogi lub cmentarza żydowskiego), przywitałem „sza-
lomem” siedzącego u wejścia Żyda i po rosyjsku poprosiłem o na-
krycie głowy dla kolegi. A ponieważ on odezwał się po hebrajsku, 
wyjaśniłem mu w tym języku, że jesteśmy z Polski (tyle się nauczy-
łem na kursach hebrajskiego). Moje słowa wywołały duże poru-
szenie wśród brodatych mężczyzn w czarnych kapeluszach, którzy 
zgromadzili się wokół nas pytając: „Atem jehudim? Atem jehudim? 
(czy jesteście Żydami?)”. Musiałem ich zmartwić i odrzekłem: „Lo, 

anachnu katolim, awal anachnu rocim lir’ot bejt haknesset” (w moim 
przynajmniej pojęciu to miało oznaczać, że jesteśmy katolikami, ale 
chcemy zobaczyć synagogę). Na co najstarszy z nich odpowiedział 
po rosyjsku: „Katolików do synagogi nie wpuszczamy”. Wszyscy 
się roześmiali i kazali nam wchodzić, ale kobiety poprosili, by we-
szły na górę.

Okazało się, że właśnie rozpoczynała się wieczorna modlitwa 
(Maariw). Kiedy wchodziliśmy, kantor już recytował hebrajskie 
teksty, a kiwający się Żydzi odpowiadali. Poprosiłem tego starszego 
pana, by dał nam jakiś modlitewnik. On zdziwił się, ale wręczył 
mi sidur i pokazał, w którym miejscu należy czytać. Akurat była to 
znana mi modlitwa zaczynająca się słowami: „Emet we-emuna kol 

zot wekajam alejnu…” („Prawdziwe jest to wszystko i godne zaufa-
nia…”), więc zacząłem ją czytać na głos. Żyd posłuchał chwilę i po-
wiedział: „Wy naprawdę jesteście katolikami? Wy jesteście Żydami, 
tylko nieobrzezanymi!”

Widocznie znajomość hebrajskiego, własna jarmułka i chęć 
uczestnictwa w żydowskich modlitwach u katolików zrobiła na 
tym człowieku wrażenie. Po zakończeniu nabożeństwa chciał 
z nami porozmawiać. Pokazał nam synagogę i opowiedział jej hi-
storię. Wyraził swój podziw dla Papieża Polaka, który w imieniu 
Kościoła przeprosił naród żydowski za całe zło, jeśli takiego doznał 

ze strony katolików. Dzielił się wspomnieniami z czasów wojny, 
opowiedział o śmierci brata, który żywcem spłonął wraz z kilkoma 
setkami Żydów w innej synagodze w Rydze, na oczach rodziców. 
Pożartował, ponarzekał na innych Żydów, którzy przychodzą do 
synagogi tylko w szabat, ale nie dla modlitwy, tylko by skorzystać 
z poczęstunku zawierającego obowiązkowo kos jajin (lampkę wina). 
Zadawał też dużo pytań.

W ten sposób odkryłem, że modlitwa jest czymś, co może zbu-
rzyć mur nieufności i otworzyć Chrystusowi drogę do serca Żyda. 
Miłość zakłada szacunek i wolność: szacunek dla przekonań i wol-
ność w podejmowaniu decyzji. Jednak fałszywym szacunkiem i fał-
szywą wolnością jest unikanie tematów „niewygodnych” i spychanie 
na margines Jezusa Chrystusa, który przecież jest naszym życiem. 
Nie mogę nie dzielić się skarbem wiary, który otrzymałem za darmo, 
bez żadnych zasług; nie mogę udawać w imię fałszywej „poprawności 
politycznej”, że Żydzi nie są objęci zbawczym planem Boga. Każdy, 
kogo kocham, ma prawo usłyszeć ode mnie o tym, co dla niego uczy-
nił Pan Jezus, i Żyd nie stanowi żadnego wyjątku. Wręcz przeciwnie, 
ma pierwszeństwo.

Znajomość tego, czym żyje i jak modli się Izrael, wybitnie po-
maga, by pokazać Żydowi miejsce Jezusa – żydowskiego Mesja-
sza w historii zbawienia. Modlitwy żydowskie zostały ułożone na 
podstawie słów i zaleceń Pisma Świętego, są skierowane do Boga, 
którego Pan Jezus nazywa i uczy nas nazywać Ojcem. Jest to naj-
ważniejszy punkt odniesienia, który zadecydował o wyborze tematu 
pracy: Modlitwa Pańska w kontekście mentalności żydowskich adresa-

tów Ewangelii Mateusza.
Na podstawie powyższych obserwacji można sformułować nastę-

pującą tezę: Modlitwa Pańska stanowi skrótowy „przegląd” modlitw 
żydowskich w ciągu dnia. Jest nie tylko możliwa do zaakceptowania 
przez każdego wyznawcę judaizmu, ale może stanowić dobry punkt 
odniesienia w ewangelizacji Izraela i w dialogu chrześcijańsko-ży-
dowskim. Dodatkowo umożliwia nam ona poznanie i zrozumienie 
życia modlitewnego dzisiejszego i dawnego Izraela.



Wstęp12 Dlaczego modlitwa „Ojcze nasz”? 13

Mówiąc o modlitwie w encyklice Spe Salvi, Ojciec Święty 
Benedykt XVI podkreśla, że modlitwa jest źródłem nadziei, zaś 
„nadzieja w sensie chrześcijańskim jest też zawsze nadzieją dla in-
nych”2. Nie sposób odmówić tej nadziei narodowi żydowskiemu, do 
którego „należą przybrane synostwo i chwała, przymierza i nadanie 
Prawa, pełnienie służby Bożej i obietnice. Do nich należą praoj-
cowie, z nich również jest Chrystus według ciała, który jest ponad 
wszystkim, Bóg błogosławiony na wieki. Amen” (Rz 9, 5). Naród, 
który dał nam Zbawiciela, Apostołów i Święte Pisma, jak naj-
bardziej ma prawo do nadziei płynącej z „Ewangelii, jest bowiem 
ona mocą Bożą ku zbawieniu dla każdego wierzącego, najpierw 
dla Żyda, potem dla Greka” (Rz 1, 16). Miłość i wdzięczność wy-
magają, byśmy zapragnęli się podzielić tymi skarbami, jakie sami 
otrzymaliśmy.

Wydaje się jednak, że dzielenie się skarbem duchowym powin-
no odbywać się w kontekście określonej kultury. Nie jest przypad-
kiem, że Modlitwa Pańska została przetłumaczona na 1438 języków 
i dialektów świata3. Kościół naucza: „Ewangelia głoszona w róż-
nych kulturach domaga się wiary od tych, którzy ją przyjmują, ale 
nie przeszkadza im zachować własnej tożsamości kulturowej. […] 
Ewangelia nie przeciwstawia się danej kulturze, to znaczy w spo-
tkaniu z nią nie chce pozbawiać jej właściwych dla niej treści ani 
narzucać jej obcych, niezgodnych z nią form”4. „Słowo Boże zdolne 
jest dotrzeć do wszystkich ludzi w kontekście kulturowym, w jakim 
żyją”5. W przypadku narodu żydowskiego jest to zadanie zarazem 
łatwe i trudne. Łatwe dlatego, że chrześcijaństwo organicznie wy-
rasta z wiary Izraela6, a Bóg chrześcijan jest Bogiem Izraela7. „Jezus 

2 Spe Salvi, 34.
3 A. NAPIÓRKOWSKI, Ojcze nasz. Medytacje z Jezusem, Kraków 2010, s. 127.
4 Encyklika Fides et Ratio, 71.
5 Verbum Domini, 114.
6 KKK, 219.
7 Papieska Komisja Biblijna, Naród żydowski i jego Święte Pisma w Biblii chrześci-

jańskiej, Kielce 2002, s. 46-52.

rodzi się pośród tego ludu, wzrasta w jego kulturze i religii. Jest 
prawdziwym Izraelitą, myśli i mówi po aramejsku […], zachowuje 
zwyczaje i obyczaje swojego środowiska. Jako Izraelita jest dziedzi-
cem Starego Przymierza i dziedzictwu temu dochowuje wierności”8. 
Pisma Nowego Testamentu zostały napisane przez autorów ży-
dowskich ( jedynie Ewangelista Łukasz stanowi wyjątek), zawierają 
mnóstwo pojęć judaistycznych i odniesień do kultury i mentalności 
żydowskiej. 

Trudność jednak polega na tym, że pod koniec I wieku juda-
izm defi nitywnie odciął się od Kościoła, który przez kilkadziesiąt 
lat stanowił jeden z prądów judaizmu. Niechęć do żydowskich wy-
znawców Jezusa Chrystusa, wyrażona w liturgicznej formule modli-
tewnej Birkat haminim9, została przeniesiona również na chrześcijan 
pochodzących z pogaństwa i przerodziła się w swoiste „nauczanie 
pogardy”, czyli antychrześcijańskie stereotypy i uprzedzenia wpisane 
w tradycję judaizmu10. Rabin Gilles Bernheim zaznacza, że niekie-
dy Żydzi odmawiają racji wszystkim innym w przekonaniu, iż inne 
tradycje religijne nie mogą być dla Żyda źródłem wzbogacenia du-
chowego11.

8 JAN PAWEŁ II, Wierzę w Jezusa Chrystusa Odkupiciela, Warszawa 1991, s. 21.
9 W modlitewniku Sidur Sza’arej Tf ila (Aszkenaz) ( Jeruzalem–Moskwa 

1993) umieszczono obszerny komentarz do tego błogosławieństwa. Autorzy, 

przywołując traktat Brachot 27b, zwracają uwagę na to, że od początku było ono 

skierowane przeciwko odstępcom od judaizmu, a nie wyznawcom innej religii, 

jednakże pierwsi chrześcijanie, pochodzący z pogaństwa, odnosili je do siebie. 

Niemniej jednak Brachot 29b świadczy, że odczytanie w synagodze tego „błogo-

sławieństwa” było probierzem prawowierności czytającego: gdyby kantor popełnił 

błąd w innym błogosławieństwie, to nic, ale gdyby w tym właśnie, musiałby być 

usunięty jako jeden z minim (odstępców) lub meszumadim (wychrztów). Chrześci-

janie nieżydowskiego pochodzenia nie brali udziału w nabożeństwach w synago-

dze, zatem pierwotnie chodziło raczej o usunięcie z synagogi wszystkich Żydów, 

wyznających wiarę w Jezusa Chrystusa.
10 W. CHROSTOWSKI, Kościół, Żydzi, Polska, Warszawa 2009, s. 62.
11 G. IGNATOWSKI, Inicjatywy Kościoła katolickiego we Francji na rzecz dialogu 

chrześcijańsko-żydowskiego, Katowice 2004, s. 90.



Wstęp14 Dlaczego modlitwa „Ojcze nasz”? 15

Wydaje się, że modlitwa „Ojcze nasz” stanowi swoiste rozwią-
zanie tego problemu. Możemy odnieść się do niej jako do świadec-
twa dotyczącego modlitwy Izraela w czasach Jezusa (w końcu był 
On nauczycielem żydowskim, którego nawet nazywano „rabbi”12), 
ale to nie wszystko. Mamy prawo i obowiązek odniesienia słów Je-
zusa do dzisiejszego życia, również do życia modlitewnego w dzi-
siejszym judaizmie.

Biorąc pod uwagę poważne trudności, które pojawiają się przy 
wyodrębnieniu z dzisiejszego porządku modlitwy żydowskiej czę-
ści pochodzących z czasów Jezusa, skupię się jedynie nad dzisiejszą 
postacią tych modlitw. Nie sposób bowiem nie dostrzec licznych 
paralel pomiędzy „Ojcze nasz” a dzisiejszą modlitwą żydowską 
i nie sposób ich zignorować. Niewątpliwie świadczy to o głębo-
kiej więzi wewnętrznej pomiędzy judaizmem a chrześcijaństwem, 
która nie ogranicza się tylko do I w. po Chr. Deklaracja soborowa 
Nostra aetate uczy, że „Żydzi nadal ze względu na swych przodków 
są bardzo drodzy Bogu”. Łączy nas wielkie wspólne dziedzictwo, 
dlatego Sobór zaleca „obustronne poznanie się i poszanowanie, 
które osiągnąć można zwłaszcza przez studia biblijne i teologiczne 
oraz przez braterskie rozmowy”13. Inaczej mówiąc, nie jest bez zna-
czenia sposób, w jaki Żydzi defi niują samych siebie w odniesieniu 
do Boga i do Przymierza „w przeżywanej przez siebie rzeczywi-
stości religijnej”14. Dzisiejsi wyznawcy judaizmu uważają siebie za 
bezpośrednich kontynuatorów religii Mojżesza oraz nauk rabinów, 
żyjących przed zburzeniem świątyni jerozolimskiej. Ojciec Święty 
Jan Paweł II uczył: „W lepszym zrozumieniu niektórych aspektów 
życia Kościoła może nam pomóc wzięcie pod uwagę wiary i życia 
religijnego narodu żydowskiego tak, jak są one wyznawane i prze-

12 Tak zwraca się do Pana Jezusa Judasz (Mt 26, 25); św. Piotr (Mk 9, 5); św. An-

drzej ( J 1, 38); Natanael ( J 1, 49); Nikodem ( J 3, 2); Jego uczniowie ( J 4, 31) oraz 

„tłumy” ( J 4, 31).
13 Nostra aetate, 4.
14 Tamże.

żywane współcześnie”15. Takie podejście uprawnia nas do zbadania 
dzisiejszego modlitewnika hebrajskiego z założeniem, że jest on 
kontynuacją tej samej tradycji judaistycznej, w której wychował się 
i później nauczał Pan Jezus.

Odkrywając bogactwo żydowskiej tradycji modlitewnej, głę-
boko powiązanej z modlitwą Kościoła, niewątpliwie pogłębimy 
nasze zrozumienie własnej wiary i jej korzeni. Żydowska perspek-
tywa patrzenia na dobrze znane słowa Modlitwy Pańskiej pomoże 
nam zrozumieć i pokochać naród, któremu tak wiele zawdzięcza-
my. „Podobnie bowiem jak wy niegdyś byliście nieposłuszni Bogu, 
teraz zaś z powodu ich nieposłuszeństwa dostąpiliście miłosierdzia, 
tak i oni stali się teraz nieposłuszni z powodu okazanego wam mi-
łosierdzia, aby i sami mogli dostąpić miłosierdzia” (Rz 11, 31). Bo 
tylko zrozumienie, czynna miłość i modlitwa jest w stanie zburzyć 
„mur wrogości” i pozwoli Chrystusowi „z dwóch [rodzajów ludzi] 
stworzyć w sobie jednego nowego człowieka, wprowadzając pokój” 
(Ef 2, 15).

Celem pracy jest zatem analiza Modlitwy Pańskiej w relacji 
do tekstów zawartych w typowym modlitewniku żydowskim oraz 
omówienie tych tekstów modlitw żydowskich, które są powiąza-
ne z poszczególnymi wezwaniami Modlitwy Pańskiej. Niektóre 
z wymienionych elementów historii i tradycji utrudniają wzajem-
ne porozumienie chrześcijaństwa i judaizmu, ale niektóre poma-
gają przezwyciężyć uprzedzenia i zauważyć wspólne dziedzictwo 
i wspólny kierunek. Modlitwa Pańska jest skarbnicą takich pomo-
cy, zawartych w prostych wezwaniach skierowanych do Boga. 

W pierwszym rozdziale pracy są omówione zagadnienia zwią-
zane z żydowskim adresatem Ewangelii Mateusza. Omówiono 
żydowski wydźwięk tej księgi oraz świadectwa wskazujące na jej 
semicki oryginał i domyślnego adresata obeznanego z realiami ży-

15 Cyt. za: Komisja Stolicy Apostolskiej do Spraw Stosunków Religijnych z Ju-

daizmem, Żydzi i judaizm w głoszeniu Słowa Bożego i katechezie Kościoła Katolickiego, 3 

(Warszawa 1990).



Wstęp16 Dlaczego modlitwa „Ojcze nasz”? 17

dowskiego życia. Nieco uwagi poświęcono okresowi, w którym po-
wstała Ewangelia, i wydarzeniom historycznym, które odgrywały 
znaczącą rolę w tamtym czasie i miały wpływ na kształtowanie się 
przekonań judaizmu. W rozdziale tym poruszono również problem 
wpływu kontekstu w relacji nadawca – adresat na sposób odczy-
tania przekazanych treści. Jako przykład został rozwinięty wątek 
ewangeliczny zawierający relację o wizycie „Mędrców ze Wscho-
du”, których późniejsza tradycja chrześcijańska ukazuje jako trzech 
króli. Starano się pokazać, że z tego samego opisu adresat żydowski 
ze swoim widzeniem świata mógł wyczytać opowiadanie o rabi-
nach z diaspory babilońskiej. Podkreślono również ponadczasowy 
charakter Ewangelii Mateusza oraz jej głębokie wewnętrzne po-
wiązania z dzisiejszym judaizmem. W ten sposób podjęto i uza-
sadniono wybór do analizy Modlitwy Pańskiej w wersji Mateusza. 
Przytoczono kilka przykładowych opinii dzisiejszych rabinów, któ-
rzy wypowiadali się na temat Modlitwy Pańskiej i jej żydowskiego 
charakteru. 

Rozdział drugi omawia rozróżnienie pomiędzy modlitwą spo-
łeczną a prywatną w judaizmie, które to rozróżnienie pozwala wła-
ściwie umiejscowić wypowiedzi Jezusa na temat modlitwy, umiesz-
czone w Kazaniu na Górze. Omówiono uwagi Jezusa odnośnie do 
sposobu odprawiania modlitwy społecznej i prywatnej oraz współ-
brzmiące zalecenia rabinów. Kilka spostrzeżeń poświęcono błęd-
nemu rozumieniu rabina J. Neusnera, który nie dostrzegł wartości 
modlitwy społecznej, lansowanej przez Jezusa Chrystusa. Popraw-
ne rozumienie słów zawartych w Ewangelii pozwala zauważyć, że 
w żadnym zagadnieniu dotyczącym modlitwy Jezus nie wykracza 
poza ramy uznane przez judaizm, i nie zmusza żydowskiego czy-
telnika do rezygnacji z czegokolwiek, do czego jest przyzwyczajony 
w judaizmie.

W trzecim rozdziale zamieszczono uwagi historyczno-krytycz-
ne dotyczące tekstu Modlitwy Pańskiej. Ponieważ kwestie dotyczące 
czasu napisania i autorstwa Ewangelii Mateusza zostały poruszone 
w rozdziale drugim, tutaj skupiono się nad dalszym i bliższym kon-

tekstem Modlitwy Pańskiej w dziele Mateusza. Przede wszystkim 
jest to Kazanie na Górze, wkomponowane w Ewangelię Mateusza, 
ukazującą osobę Jezusa jako Zbawiciela, jako Emmanuela – „Boga 
z nami”. Zawężając analizę do rozpatrywanego tekstu, przeprowa-
dzono badania tekstu greckiego Mt 6, 9-13, przy uwzględnieniu 
wariantów spotykanych w rękopisach. Zaproponowano uproszczo-
ny schemat strukturalny Modlitwy Pańskiej, wykorzystany w dal-
szej analizie.

Ostatni, czwarty rozdział zawiera analizę tekstów dzisiejszego 
modlitewnika hebrajskiego w porównaniu do słów „Ojcze nasz”. 
Szczegółowo rozpatrzono poszczególne wezwania Modlitwy Pań-
skiej w zestawieniu z analogicznymi lub podobnymi wezwaniami 
zawartymi w sidurze. Omówiono poszczególne teksty modlitew-
nika, rozwijające myśli zawarte w modlitwie Pana Jezusa, jakie 
mogą przyjść na myśl żydom, którym prezentowana jest Modlitwa 
Pańska. Teksty te poszerzają i pogłębiają nasze własne rozumie-
nie dobrze znanej modlitwy, a także pomagają żydom zrozumieć 
głęboką więź duchową pomiędzy judaizmem a nauczaniem Jezusa 
Chrystusa, żydowskiego Mesjasza. Wszystkie najważniejsze te-
maty, poruszone w Modlitwie Pańskiej, są żywe w modlitwie dzi-
siejszego Izraela, a ich rozwinięcie jest zgodne z naukami Mistrza 
z Nazaretu.

Wyniki analizy mają wartość poznawczą (pomagają szerzej 
zrozumieć skróty, zastosowane w Modlitwie Pańskiej, zgodnie 
z żydowskim widzeniem poruszonych tematów) oraz praktycz-
ną (pomagają zrozumieć, w jaki sposób mogą odbierać przesła-
nie Ewangelii wyznawcy judaizmu oraz znaleźć wiele wspólnych 
punktów odniesienia właśnie na płaszczyźnie modlitwy). Zapro-
ponowane zalecenia mogą być wykorzystane w pracy duszpaster-
skiej oraz w rozmaitych formach dialogu chrześcijańsko-żydow-
skiego. 

Opracowano trzy aneksy pomagające polskiemu czytelniko-
wi lepiej zrozumieć żydowski kontekst nauczania Jezusa, naszego 
Pana, oraz rozwoju Kościoła w pierwszym wieku. Aneksy 1 i 2 za-



Wstęp18

wierają życiorysy Apostołów Piotra i Pawła, zaś aneks 3 jest pró-
bą odtworzenia realiów funkcjonowania Kościoła w pierwszym 
wieku jako odłamu judaizmu. W celu podkreślenia żydowskiego 
charakteru głównych postaci zachowano żydowskie brzmienie 
ich imion, znane z Nowego Testamentu: Szymon Kefa oraz Szaul 
z Tarsu.

Badania niniejsze stanowią również przyczynek do dalszej ana-
lizy naukowej poruszonych zagadnień, przede wszystkim pod kątem 
historycznym i językowym.

Rozdział 1

ŻYDOWSKI ADRESAT 
EWANGELII MATEUSZA

Do analizy przyjęto wersję Modlitwy Pańskiej podanej przez 
Ewangelię Mateusza (6, 9-13), ponieważ Ewangelia ta uchodzi na 
najbardziej „żydowską”. O charakterze ewangelii decyduje autorstwo, 
tematyka oraz historyczny kontekst.

1.1. Autorstwo Ewangelii Mateusza

Najstarsza tradycja chrześcijańska uważa celnika Mateusza za au-
tora tej Ewangelii16. Według tradycji, Mateusz (hbr. Mattitjahu lub 
Mataj) napisał swoją Ewangelię dla Żydów w ich języku, czyli po he-
brajsku lub aramejsku17. Kościół niestety nie posiada tekstu oryginal-

16 Ewangelia wg św. Mateusza, tłumaczenie, wstęp i komentarz ks. Tadeusz

Loska SJ, Katowice 1995, s. 10. Ksiądz prof. A. Paciorek zwraca uwagę na to, że 

najwcześniejszym świadectwem autorstwa Mateusza jest tytuł:  

(A. PACIOREK, Ewangelia według św. Mateusza. Wstęp, przekład z oryginału, komen-

tarz, cz. I, rozdziały 1-13, Łódź 2005, s. 40).
17 Mówi się o świadectwach Papiasza, Ireneusza (Przeciw herezjom III,1,1), Pan-

taenusa (Pantajnosa), Orygenesa i innych Ojców Kościoła (Euzebiusz, Historia kościel-

na V,10,3 oraz VI,25,4). Epifaniusz (ok. 310–420) w swojej pracy Panarion XXX,3,7 

stwierdza, że „w Nowym Testamencie tylko Mateusz spisał i głosił Ewangelie po he-

brajsku, pismem hebrajskim” (

) (cyt. za 

http://khazarzar.skeptik.net/books/panariog.htm 10.12.2010).



Rozdział 120 Żydowski adresat Ewangelii Mateusza 21

nego18, tylko wczesne tłumaczenie na grekę, być może dokonane za 
życia Autora. Według Papiasza, tłumaczenia dokonywało kilka osób19. 
Niemniej jednak, analizując tekst Ewangelii można przyjąć, że Au-
torem i głównym odbiorcą jest Żyd żyjący krótko przed zburzeniem 
świątyni Heroda i klęską państwa Izrael wraz ze wszystkimi odłamami 
judaizmu (za wyjątkiem mozaizmu faryzejskiego, który przetrwał do 
dziś). „Sposób pisania i komponowania odpowiada […] mentalności 
ludzi pochodzących z kręgu kultury semickiej i hebrajskiej”20.

Problem czasu powstania Ewangelii Mateusza nie został defi -
nitywnie rozstrzygnięty; wiele argumentów przemawia za okresem 
sprzed zburzenia świątyni21. Przykładowo, datę napisania ustala się 
na podstawie rozdziału 13 najpóźniej na rok 69, gdyż Ewangelia ta 
nie czyni żadnych aluzji do faktycznego jej zniszczenia22. Wersety 
Mt 4, 5; 5, 23 oraz 17, 24 brzmią w sposób milcząco zakładający 
funkcjonowanie świątyni. Istnieje też hipoteza, że aramejski oryginał 
(logia) został spisany pomiędzy 40 a 50 rokiem I w. n.e., zaś tłuma-
czenie greckie wykonano w latach 70–8023. 

Niektórzy uważają, że Ewangelia Mateusza została napisana po-
między 70 a 80 r.24 lub nawet w latach 80–9025. Wówczas Autor i do-

18 W Kościele Syro-Malabarskim przechowywana jest ustna tradycja, według 

której Mar Th oma Sliha (Tomasz Apostoł) w latach 50. I w. po Chr. dotarł do wy-

brzeży Indii z misją ewangelizacyjną, przywożąc ze sobą odpis Ewangelii Mateusza 

w języku aramejskim (np. http://wiki.answers.com/Q/Reasons_why_the_gospel_
of_mark_was_the_fi rst_to_be_written [1.12.2010]). Historycy podają tę tradycję 

w wątpliwość.
19 Za: V. KESICH, Th e Gospel Image of Christ, [b.m.w.] 1991, s. 89.
20 Ewangelia wg św. Mateusza, tłumaczenie, wstęp i komentarz ks. Tadeusz 

Loska SJ, op. cit., s. 12.
21 Wprowadzenie do Ewangelii wg Mateusza w Najnowszym przekładzie Biblii 

przyjmuje, że została ona napisana pomiędzy 80 a 90 r. (Pismo Święte Starego i Nowego Te-

stamentu. Najnowszy przekład z języków oryginalnych z komentarzem, Częstochowa 2008).
22 H. LANGKAMMER, Mały słownik biblijny, Wrocław 1993, s. 119.
23 Библия, „Жизнь с Богом”, Брюссель 1989, s. 2076.
24 Ewangelia wg św. Mateusza, tłumaczenie, wstęp i komentarz ks. Tadeusz 

Loska SJ, op. cit., s. 12.
25 A. PACIOREK, Ewangelia według św. Mateusza. Wstęp, przekład z oryginału, 

komentarz, cz. I, rozdziały 1-13, Łódź 2005, s. 35. 

myślny adresat byliby świadkami nie tylko klęski narodowej Żydów, 
ale i ostatecznego odcięcia się judaizmu od rosnącego w siłę Kościoła.

1.2. Żydowska tematyka Ewangelii Mateusza

Cała struktura Ewangelii Mateusza i wiele jej szczegółów wska-
zuje, że Autor kierował swoje dzieło przede wszystkim do czytel-
nika obeznanego z żydowskimi zwyczajami, kulturą i religią. Pięć 
przemówień Pana Jezusa, oddzielonych od siebie formułą przejścia26 
typu: „gdy Jezus skończył przemawiać”27 z drobnymi modyfi kacja-
mi, wyraźnie nawiązuje do znanych w judaizmie ksiąg objawionych. 
Z pięciu części bowiem składa się Chumasz (Pięcioksiąg Mojżeszo-
wy)28, Chamesz Megillot (Pięć zwojów)29 oraz pięć ksiąg Psalmów, 
z których każda kończy się doksologią30. 

Podejmowane problemy są typowo żydowskie (np. sposób za-
chowywania szabatu w Mt 12, 1-8), a ich rozwiązanie wyraźnie 
przebiega na sposób żydowski, z odwołaniem się do żydowskich 
tradycji i świętych Pism (w tym fragmencie można dopatrzyć się 
rabinicznej koncepcji hierarchii ważności przykazań, zaś argu-
menty Jezusa odwołują się do autorytetu Tory, Proroków i Pism31). 
W Ewangelii Mateusza pojawiają się zagadnienia przykazań Bożych 

26 Ibidem, s. 27.
27 Mt 7, 28; 11, 1; 13, 53; 19, 1; po ostatnim przemówieniu Mateusz odnotował: 

„Gdy Jezus skończył całe swoje nauczanie” (26, 1) (cyt. wg Pismo Święte Starego i No-

wego Testamentu. Najnowszy przekład…, op. cit.).
28 Wyraz Chumasz jako skrót wyrażenia chamisza chumszej Tora (dosł. „pięć pią-

tych Tory”) jest podany w Słowniku historii i kultury Żydów polskich (Warszawa 2000) 

jako potoczny. Niemniej jednak używa się go również w opracowaniach rabinicznych, 

np. S. PECARIC, Hagada na Pesach i Pieśń nad Pieśniami, Kraków 2002. 
29 Do megillot, czyli „zwojów” tradycja judaistyczna zalicza Pieśń nad Pieśniami 

oraz Księgi: Rut, Lamentacji, Koheleta i Estery. Są one czytane w synagogach w okre-

ślone święta, np. Lamentacji w czasie postu Tisza b-Aw, Rut w święto Szawuot, Estery 

na Purim itp.
30 Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, Poznań3 1992, s. 112.
31 Tora, Newiim, Ketuwim – to są trzy części Biblii Hebrajskiej, w skrócie Ta-

NaCh.



Rozdział 122 Żydowski adresat Ewangelii Mateusza 23

nadanych Izraelowi (np. 5, 19; 19, 17-19), ofi ar (5, 23), dziesięci-
ny (23, 23), tfi lin i cicit (23, 5)32 i innych kwestii, które mogą inte-
resować jedynie Żydów, natomiast dla nie-Żydów są w większości 
niezrozumiałe. Charakterystyczny jest również fakt, że Mateusz nie 
wyjaśnia żadnego ze zwyczajów żydowskich, zakładając że czytel-
nik je dobrze zna, tak samo jak liczne wyrazy aramejskie (np. raka 
w 5, 22; mamona w 6, 24; korbanas 27, 6). Niektóre sformułowania 
wyraźnie wskazują na ówczesne dyskusje w judaizmie33, np. formuła 
„z wyjątkiem nierządu” w Mt 5, 32, wypowiedzi 5, 23-37 odzwier-
ciedlają debaty na temat przysiąg, terminologia „wiązania – rozwią-
zywania” (Mt 16, 17-18; 18, 18) zdradza wyraźnie judaistyczne tło34. 
Podkreśla, że zbawienie dotyczy przede wszystkim Izraela (np. 10, 
6 i 15, 24). Sporo uwagi Mateusz poświęca zagadnieniom dotyczą-
cym Tory (np. 5, 17-19), i jak żaden inny Ewangelista zajmuje się 
spełnieniem proroctw w osobie Jezusa, stosując znane judaizmowi 
metody egzegezy35. Także obraz Jezusa i cała Jego działalność posia-
dają koloryt judaistyczny36. Zatem tekst Ewangelii Mateusza wolno 
odczytywać w kontekście mentalności żydowskiej pierwszej połowy 
I w. po Chr., charakteryzującej się różnorodnością przekonań i sekt, 

32 Są to pudełka z tekstem Szma przywiązywane na czoło i na lewe przedramię, 

oraz frędzle na szalu modlitewnym. Zarówno w Qumran, jak i w innych jaskiniach 

nad Morzem Martwym znaleziono bardzo dużą liczbę tekstów tfi lin ( J.C. VANDER-

KAM, Manuskrypty znad Morza Martwego, Warszawa 1996, s. 43).
33 A. PACIOREK, op. cit., s. 47.
34 Jest to znany w judaizmie termin asar we-hittir, który oznacza rabiniczne „za-

branianie i zezwalanie” na wykonywanie pewnych czynności.
35 Mateuszowe „tak spełniło się słowo przekazane przez proroków” (np. 2, 23) 

jest podobne do ówczesnej metody układania komentarzy do Pism świętych nazy-

wanych peszarim, gdzie zakładano, że autor biblijny pisał o czasach przyszłych, zaś 

komentator zakładał, że on właśnie żyje w owych późniejszych czasach, i starożyt-

ne proroctwo jest skierowane do jego współczesnych ( J.C. VANDERKAM, op. cit., 

s. 53-54). W tym miejscu warto odnotować, że komentatorzy z Qumran wskazywali 

na proroctwa mesjańskie Iz 11, 1-5; 2 Sm 7, 12-14 oraz Am 9, 11 jako te, które jesz-

cze zostaną spełnione „w dniach ostatnich” (P. MUCHOWSKI, Rękopisy znad Morza 

Martwego, Kraków 1996, rękopis 4Q161 „Peszer do księgi Izajasza”, s. 109 oraz 4Q174 

„Midrasz na czasy ostateczne”, s. 121). 
36 A. PACIOREK, op. cit., s. 54.

koncentrującej się wokół funkcjonującej świątyni, i jeszcze nie sto-
jącej w opozycji do gwałtownie szerzącego się chrześcijaństwa. Nie 
jest to bez znaczenia również dla odbiorcy żydowskiego, który może 
wyjść poza ramy dzisiejszej tradycji judaistycznej, w jakiej został wy-
chowany. „Zanurzenie się” w nauczanie sprzed okresu talmudyczne-
go, w którym konfrontacja poglądów wewnątrz judaizmu nie nosiła 
charakteru wzajemnego odsądzania od czci i wiary (za nielicznymi 
wyjątkami skrajnych sekt, np. esseńczyków), pozwala dzisiejszemu 
odbiorcy odciąć się od uprzedzeń, wynikających z trudnych relacji 
chrześcijańsko-żydowskich w późniejszych wiekach. Żydowski czy-
telnik, do którego zostało skierowane przesłanie Ewangelii Mate-
usza, może również dzisiaj odczytać je w swoim własnym, charakte-
rystycznym żydowskim kontekście.

1.3. Kontekst historyczny Ewangelii Mateusza

Należy odnotować, że po pierwszych prześladowaniach (Dz 8, 1) 
główny nurt judaizmu najwyraźniej się pogodził z istnieniem ugru-
powania nocrim – Żydów, wyznających wiarę w Jezusa37. Przyczynił 
się do tego rabban Gamaliel38, nauczyciel św. Pawła, członek Sanhe-
drynu (Dz 5, 34), nastawiony raczej ugodowo. Poszły w niepamięć 
prześladowania, a oskarżenia o udział w zbrodni na Jezusie, artyku-
łowane przez Apostołów, już nie nosiły tak osobistego charakteru 
i nie wzbudzały tyle emocji. Wszyscy już się osłuchali z tymi opo-
wiadaniami o Jego zmartwychwstaniu – kto uwierzył, ten uwierzył, 
kto nie chciał uwierzyć, ten nie uwierzył. Nie było o co dalej się 
kłócić, zwłaszcza że wyznawcy Jezusa z Nazaretu nie mieli żadnych 
zapędów rewolucyjnych (w odróżnieniu od np. zelotów lub esseńczy-
ków). Nawet zabójstwo Jakuba Apostoła, syna Zebedeusza, ok. 44 r. 

37 Grecki wyraz , użyty w Dz 24, 5 na oznaczenie wyznawców Jezusa 

z Nazaretu, odpowiada hebrajskiemu nacratim lub nocrim, którym nazwano żydow-

skich wierzących w Jezusa ha-Nocri (w Talmudzie traktaty Brachot 17b, Sota 47a).
38 Nowy Testament użył formy ; w tradycji żydowskiej ten wybitny 

znawca Pisma i nauczyciel jest znany jako Gamaliel Młodszy, wnuk Hillela Wielkiego 

(Babilończyka).



Rozdział 124 Żydowski adresat Ewangelii Mateusza 25

nie nosiło charakteru prześladowania chrześcijaństwa. Trudno okre-
ślić, co spowodowało, że król Herod Agryppa I ściął go mieczem 
(Dz 12, 2). Na pewno nie było to nic związanego z doktryną wyznaw-
ców Jezusa lub z ich stylem życia. Święty Łukasz nie mówi o żadnym 
publicznym wystąpieniu Jakuba, o żadnym zatargu z jakimkolwiek 
ugrupowaniem żydowskim. Nie chodziło więc o jakiś spór teologicz-
ny wewnątrz judaizmu ani o pragnienie przypodobania się komuś. 
Dopiero potem Herod zauważył, że niektóre kręgi polityczne bądź 
religijne przyjęły zabójstwo Apostoła z zadowoleniem. Kiedy czy-
tamy, że ścięcie Jakuba „podobało się żydom” (12, 3), nie możemy 
sobie wyobrażać, że cały naród żydowski jak jeden mąż ucieszył się 
ze śmierci Apostoła. Pewna grupa żydów (najprawdopodobniej sa-
duceuszy trzymających władzę) okazała zadowolenie, i wtedy Herod, 
chcąc pozyskać sobie kolejnych sympatyków, wtrącił do więzienia 
Piotra. Nagła śmierć Heroda (Dz 12, 23)39 położyła kres tym zaj-
ściom i nie ma żadnych wzmianek o nasileniu konfl iktów pomiędzy 
żydowskimi ugrupowaniami religijnymi a Kościołem aż do śmierci 
Apostoła Jakuba Mniejszego ok. r. 6240.

Są zatem podstawy, by umieścić Ewangelię Mateusza w takim 
właśnie kontekście: 

– Kościół już powstał i znalazł swoje stałe miejsce wśród nurtów 
judaizmu;

– inne żydowskie ugrupowania musiały zaakceptować istnienie 
Kościoła, ale nie przyjmowały jego nauczania;

– zwalczanie Kościoła przez Żydów nosiło charakter wzajem-
nego zwalczania się różnorodnych nurtów judaizmu; prym w tym 
zwalczaniu Kościoła wiodły dwa ugrupowania: faryzeusze (z racji 
silnej pozycji ideologicznej, osadzonej na dobrej znajomości Prawa) 
oraz saduceusze (z racji silnej pozycji politycznej);

– ogół Żydów nie należących do Kościoła raczej dystansował 
się od nowej wiary (Żydzi generalnie niezbyt chętnie przechodzili 

39 Opis i datę jego śmierci można znaleźć u Józefa Flawiusza (Dawne dzieje 

Izraela, XIX,8).
40 Biblia nie opisuje tych wydarzeń, szczegółowy opis śmierci Jakuba Apostoła 

można znaleźć u Euzebiusza z Cezarei, Historia kościelna II,23.

z sekty do sekty wewnątrz judaizmu), ale nie okazywał jakiejś szcze-
gólnej wrogości.

Nawet przyjmując najpóźniejszą możliwą datę powstania Ewange-
lii Mateusza (lata 80–90) moglibyśmy do tego kontekstu dodać jedynie 
niechęć ogółu Żydów do Kościoła z powodów patriotycznych: wyznaw-
cy Chrystusa nie wzięli udziału w powstaniu przeciwko Rzymianom. 
Trudno jednak dopatrzeć się w tej księdze wypowiedzi, które nosiłyby 
wyraźny charakter apologetyczny dotyczący tej postawy, a przekonujący 
żydowskiego czytelnika co do patriotyzmu członków Kościoła.

Świadomość tego kontekstu może pomóc w zrozumieniu wielu 
wypowiedzi Jezusa, zwłaszcza podanych jako polemiki z faryzeusza-
mi. Nabierają one innego nieco wydźwięku, kiedy są odczytywane 
nie jako defi nitywne odcięcie się Kościoła od judaizmu, tylko jako 
pokazowe wręcz dyskusje pomiędzy dwoma bardzo bliskimi sobie 
ugrupowaniami nocrim oraz peruszim, z których zawsze wynika dla 
czytelnika konieczność opowiedzenia się po stronie tych pierwszych.

1.4. Relacja o „Mędrcach ze Wschodu” odczytana po 
żydowsku

Kiedy czytamy Ewangelie, często odbieramy występujące tam 
słowa w naszych kategoriach językowo-kulturowych, bez właściwego 
uwzględnienia kontekstu nadawca – adresat41. Tymczasem „sposób 
rozumienia wielu, a prawdopodobnie nawet wszystkich komunika-
tów, zależy od kontekstu, czyli od sytuacji, w których te komunikaty 
są nadawane”42. 

Musimy jednak pamiętać, że interesujące nas słowa zosta-
ły napisane w zupełnie innym świecie. Zwłaszcza widoczne to jest 
w Ewangelii Mateusza, napisanej przez Żyda dla Żydów, w ich wła-
snym języku i kodzie „wartości domyślnych”. Z tego punktu widze-
nia fragment Mt 2, 1-12 może zawierać nieco inną informację, niż 
przyjmuje się w naszej kulturze.

41 M. Tokarz, Argumentacja, perswazja, manipulacja, Gdańsk 2006, s. 15.
42 Ibidem, s. 30.



Rozdział 126 Żydowski adresat Ewangelii Mateusza 27

Mamy tutaj do czynienia z typową luką konwersacyjną, po-
nieważ obiekt nie został dokładnie zdefi niowany przez nadawcę. 
Zgodnie z regułą luk konwersacyjnych „nieprecyzyjnie określonemu 
parametrowi odbiorca ma prawo nadać dowolną sensowną wartość 
należącą do zakresu tego parametru”43. Czyli w tajemniczych po-
staciach ze Wschodu każdy czytelnik może zobaczyć kogoś innego: 
magów, królów, uczonych itp. Jednakże istotą aktu komunikacyjnego 
jest „zrozumienie przez odbiorcę intencji nadawcy”44, dlatego warto 
włożyć wysiłki w zrozumienie intencji Mateusza Ewangelisty, któ-
ry umieścił w swoim opowiadaniu relację o Mędrcach ze Wscho-
du. Wiedząc, że „każdy komunikat ma jakiś rezultat”45 oraz że jego 
celem jest „zmiana dotychczasowego stanu rzeczy”, a wręcz „osią-
gnięcie jak najkorzystniejszego rezultatu”46, powinniśmy mieć na 
uwadze, że celem Mateusza Ewangelisty było przekonanie Żydów, 
iż Jezus jest żydowskim Mesjaszem, którego uznanie stanowi wielkie 
dobro dla każdego Żyda z osobna i dla Izraela w całości. W tym 
celu Mateusz w swojej Ewangelii stosuje całą „sekwencję posunięć 
nakłaniających”47, i opowiadanie o Mędrcach ze Wschodu zajmuje 
w tej sekwencji ważne miejsce. Mianowicie, najpierw Jezus został 
umieszczony w rodowodzie królewskim Izraela, następnie otrzymał 
od anioła imię, które określało Jego misję, a potem spełnił kluczowe 
proroctwo Iz 7, 14. I teraz pojawiają się Mędrcy – kolejny argument, 
w zamierzeniu Autora skierowany do żydowskiego czytelnika…

1.4.1. Brak wzmianki o proroctwie

Mateusz konsekwentnie przytacza proroctwa, które miałyby się 
wypełnić w każdym wydarzeniu, które właśnie zostało opisane, by na 
żydowski sposób przekonać swojego adresata do swoich racji. Nawet 
kiedy Święta Rodzina po powrocie z Egiptu zamieszkała w Nazare-
cie, Mateusz znalazł luźne żydowskie skojarzenie o „nazyrejczyku”, 

43 Ibidem, s. 53.
44 Ibidem, s. 58.
45 Ibidem, s. 197.
46 Ibidem, s. 204.
47 Ibidem, s. 216.

które sensum stricte nie jest proroctwem. Pozostaje ono jednak w zgo-
dzie z tradycją peszarim, czyli dopasowywania tekstów biblijnych do 
aktualnych wydarzeń lub postaci. Przykładowo, esseńczycy odnieśli 
wersety Ps 37, 23-24 do założyciela swej wspólnoty, „kapłana, Na-
uczyciela Sprawiedliwości, którego wybrał Bóg, aby stał przed Nim”, 
mimo że nic w Psalmie nie wskazuje na konkretną postać historycz-
ną48. W sumie w pierwszych czterech rozdziałach Ewangelii Mate-
usza pojawia się ok. 30 cytatów z Pisma Świętego.

Tymczasem Mateusz w ogóle nic nie wspomniał o żadnym pro-
roctwie, pisząc o wizycie „mędrców ze Wschodu”. To byłoby dziwne, 
gdyby przyjąć, że byli to królowie pogańscy uznający władzę Mesjasza. 
Czyżby Mateusz nie znał tekstu Izajasza (49, 6-7; 60, 3) o królach po-
gańskich padających na twarz? Ale przecież w 4, 15-16 Mateusz cytuje 
właśnie Izajasza, wskazując na proroctwo dotyczące pogan (8, 23-9, 1)! 
Dlaczego więc nie uważał wizyty mędrców za spełnienie jakiegoś pro-
roctwa, a ich darów nie uważał za spełnienie Psalmu 72, wyraźnie za-
powiadającego uznanie Króla Izraela przez narody pogańskie? Raczej 
mało prawdopodobne jest, by Mateusz zapomniał przytoczyć odpo-
wiedni fragment TaNaCh-u. Wydaje się, że po prostu wizyta mędrców 
nie skojarzyła mu się z proroctwami o pogańskich królach, składających 
hołd żydowskiemu Mesjaszowi. Jest to pierwszy sygnał, że Autor mógł 
nie łączyć pojęcia „mędrcy ze Wschodu” z babilońskimi magami.

1.4.2. Problem z kadzidłem

Dodatkowo problemem byłyby same dary, przyniesione Jezu-
sowi przez pogan. My teraz wiemy, że kadzidło symbolizuje ka-
płaństwo, mirra – człowieczeństwo, a złoto – władzę Mesjasza. Ale 
czy to samo wiedzieli adresaci Ewangelii Mateusza? Zdaje się, że 
Mateusz musiałby dodatkowo tłumaczyć żydowskim odbiorcom tę 
symbolikę, tak jak Łukasz i Jan tłumaczą odbiorcom greckim zna-
czenie niektórych zwyczajów i słów żydowskich. Dla Żyda bowiem, 
zwłaszcza w okresie istnienia i funkcjonowania świątyni, kadzidło 

48 Zob. P. MUCHOWSKI, op. cit., rękopis 4Q171 „Peszer do Księgi Psalmów”, 

s. 119.



Rozdział 128 Żydowski adresat Ewangelii Mateusza 29

było i jest przedmiotem „zastrzeżonym”. Tylko kohen, kapłan z rodu 
Aarona może przygotować kadzidło i spalić je przed Bogiem tak, by 
nie sprowadzić nieszczęścia na naród (Kpł 10). 

To dla nas chrześcijan ofi ara z kadzidła jest pozytywnym zna-
kiem uznania boskości żydowskiego Mesjasza – dla Żyda uznanie 
boskości człowieka przez poganina jest sprawą karygodną. Mamy 
przykład w Dziejach Apostolskich, kiedy poganie chcieli złożyć ofi a-
ry Pawłowi i Barnabie, bo uznali w nich bogów. Reakcja Apostołów 
była gwałtowna i negatywna, oni nie mogli zaakceptować oddawania 
człowiekowi boskiej czci (Dz 14, 8-15). 

Dodatkowo, w żydowskim widzeniu świata nie ma miejsca dla 
pogan znających Boga. Z punktu widzenia żydów poganin może być 
co najwyżej: „bojący się Boga”, czyli bliski judaizmowi, natomiast 
prawdziwe poznanie Boga powinno prowadzić do przyjęcia juda-
izmu49. Jednak każdy nieobeznany z judaizmem poganin jest w błę-
dzie, jeśli chodzi o Boga, więc niezależnie od tego, czy w jakimś ży-
dowskim chłopcu poganie uznają boga czy Boga – dla żyda jest to 
problem bałwochwalstwa i bluźnierstwa50. Żyd, który nie zareagował 
odpowiednio na taki akt bałwochwalstwa i bluźnierstwa, ściąga winę 
na cały naród51. Dlatego dziwne byłoby, gdyby Żyd Mateusz napisał 

49 Dzieje Apostolskie nazywają w ten sposób rzymskiego setnika Korneliusza 

(Dz 10, 2). Mechilta Rabiego Iszmaela do księgi Wyjścia datowana na II w. po Chr. podaje 

cztery stopnie poznania Boga: bezgrzeszni Izraelici, sprawiedliwi prozelici, pokutujący 

grzesznicy oraz „bojący się Boga” (dosł. „bojący się Niebios” – jirej szamaim). Traktat 

Megilla 3,2,74a z Talmudu Jerozolimskiego zawiera wypowiedź rabbiego Eleazara, który 

uważał, że „bojący się Boga” zostaną przyjęci przez Boga na równi z prozelitami w czasach 

Mesjasza (za: L.H. Feldman, Jew and Gentile in the ancient world: attitudes and interactions 

from Alexander to Justinian, Princeton 1993, s. 354). Wydaje się, że chrześcijaństwo (jako 

narody, które przyjęły Jezusa Mesjasza) doskonale mieści się w tej koncepcji.
50 Traktat talmudyczny Sanhedrin 56a mówi, że zakaz bluźnierstwa dotyczy rów-

nież nie-Żydów.
51 Takie rozumienie jest oparte na wersecie Kpł 26, 37: „Będą się przewracać je-

den na drugiego” (dosł. „Człowiek będzie padać na swego brata”). Rabbi Szlomo Iccha-

ki (Raszi, 1040–1105) w swoim komentarzu do parszy Bechukkotaj pisze, powołując się 

na traktat Sanhedrin 27b, że słowa te należy odczytywać jako: „człowiek będzie upadać 

z powodu swojego brata”, czyli że z powodu grzechu jednego Żyda będzie obarczony 

winą cały Izrael (za: www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/9927/showrashi/true [do-

stępna 2.03.2012]).

o takim wydarzeniu dla Żydów, wiedząc, że oni to odbiorą bardzo 
negatywnie.

Poranna żydowska modlitwa, recytowana do naszych czasów, 
zawiera fragment z Talmudu, opisujący skład kadzidła (ktoret), spala-
nego w świątyni52. Rabbi Natan Babilończyk stwierdza tutaj, że nie-
prawidłowy skład kadzidła prowadzi do grzechu śmiertelnego (chajaw 

mita). Oczywiście tekst ten został spisany wiele lat po zburzeniu świą-
tyni, niemniej jednak przekonanie o ogólnonarodowym niebezpie-
czeństwie związanym z trefnym kadzidłem musiało istnieć w czasach 
Jezusa. Zatem Mateusz, pisząc do Żydów o pogańskim akcie uznania 
Boga (lub boga) w nowo narodzonym żydowskim chłopczyku, w po-
łączeniu z darem trefnego kadzidła wywołałby reakcję jednoznacznego 
odrzucenia z zarzutem ściągania na cały Izrael kary za udział rodziny 
Jezusa w bałwochwalstwie i bluźnierstwie. Przyjęcie „obcego” kadzidła 
dyskwalifi kowałoby Jezusa w oczach każdego Żyda. 

Notabene, dwa ze składników koszernego kadzidła są nazwane 
w Talmudzie hachelbena wehalwona53, co mogłoby wyjaśniać użycie 
w tekście greckim Ewangelii Mateusza właśnie określenia  
zamiast ogólnie przyjętego w grece  ‘wonności do spalania’.

1.4.3. Problem z magami

Żydowska księga Mateusza jest jedyną Ewangelią, zawierającą 
opowieść o Mędrcach ze Wschodu, stąd nasuwa się pytanie o cel, w ja-
kim Ewangelista chciał poinformować swoich czytelników o wizycie 
Mędrców54. Oczywiście, tradycyjnie można przyjąć, że Mędrcy (μά-
γοι) ze Wschodu to babilońscy astrologowie, a opowieść o nich miała 
świadczyć o uznaniu Jezusa za Króla przez narody pogańskie. Jednak 
z punktu widzenia charakteru Ewangelii skierowanej do Żydów, ta-
kie wyjaśnienie wywołuje naturalny sprzeciw: magowie praktykujący 
zakazane w Biblii nauki astrologiczne nie mieli zwyczaju oddawać 
pokłonów władcom cudzoziemskim, nawet jeżeli założymy, że ruch 

52 Sidur sza’arej…, op. cit., s. 16-17.
53 Traktat Ktoret 6a; nazwy te pochodzą z Wj 30, 34 i zostały przetłumaczone 

w Septuagincie jako .
54 Encyklopedia katolicka omawia te postacie właśnie pod hasłem: Mędrcy (t. XII, 

Lublin 2008, s. 706).



Rozdział 130 Żydowski adresat Ewangelii Mateusza 31

ciał niebieskich mógł świadczyć o narodzeniu kolejnego króla. Inte-
resujące wyjaśnienie, odcinające się od skuteczności praktyk astrolo-
gicznych, podaje Orygenes (Przeciw Celsusowi I,59-61). Przypuszcza 
on, że w momencie narodzenia Jezusa chwała Boża napełniła ziemię, 
uniemożliwiając magom dokonanie jakichkolwiek sztuczek magicz-
nych opartych na działaniu sił demonicznych. Zdumieni magowie 
wyruszyli więc w podróż, by uznać wyższość nowo narodzonego Me-
sjasza, którego Boskość miała być potwierdzona przez złożone kadzi-
dło, Człowieczeństwo przez dar mirry (używanej do namaszczenia 
ciała umarłych), a władza królewska poprzez dar złota55. W sposób 
oczywisty wyjaśnienie to nie ma żadnego odniesienia do kontekstu, 
w jakim poruszał się Autor Ewangelii i jego adresaci.

Nieco bliższe kontekstowi mentalności żydowskiej byłoby wyja-
śnienie, że magowie mieszkający w Babilonie przechowywali Księgę 
Daniela i jego nauki, wszakże był on ich przełożonym za panowania 
zarówno królów babilońskich, jak i perskich (po upadku Babilonu). 
Można by przypuszczać, że zapowiedziane przez proroka Daniela 
narodzenie Mesjasza żydowskiego interesowało przynajmniej część 
jego pogańskich uczniów. Jednak nadal pozostaje problem, gdyż ka-
dzidło sporządzone przez pogan nie tylko nie miało wartości dla 
kapłana żydowskiego, lecz niosło w sobie zagrożenie znane z Księgi 
Kapłańskiej (10, 1-7; śmierć Nadaba i Abihu z powodu spalenia nie-
właściwego kadzidła).

Poza tym dla adresata żydowskiego jest zupełnie obojętne, czy 
magowie babilońscy oddadzą pokłon Mesjaszowi, czy tego nie zro-
bią. Co więcej, najprawdopodobniej w czasach Jezusa Żyd nie miał 
pozytywnych skojarzeń, słysząc o magach z narodów pogańskich. 
Mamy bowiem w Piśmie Świętym trzy sytuacje, kiedy Izraelici bez-
pośrednio zetknęli się z pogańskimi czarodziejami (wróżbitami): 
w Księdze Wyjścia jest opisane starcie Mojżesza z magami faraona 
przed wyjściem z Egiptu, w Księdze Daniela jest mowa o magach, 
którzy nie dorównywali Danielowi mądrością i w końcu został on 
ich przełożonym, oraz w Księdze Liczb jest mowa o Balaamie (Bi-

55 ORYGENES, Przeciw Celsusowi, Warszawa 1986, s. 76-78.

leamie), wynajętym proroku, którego nazwano również wróżbitą ha-

kosem ( Joz 13, 22)56. W pierwszej sytuacji magowie byli wrogami 
Mojżesza i zostali pokonani. W drugiej sytuacji są „obojętną masą”, 
która ostatecznie niewiele ma do powiedzenia, a o której zbawie-
nie Daniel (ich przełożony) w ogóle nie dba i nie próbuje odwieść 
ich od bezbożnych praktyk magicznych. Trzecia natomiast sytuacja 
jest potencjalnie zagrożeniem dla Żydów, bo choć Balaam zamiast 
przekleństwa wypowiedział błogosławieństwo nad ludem Bożym 
(Lb 23, 11), to jednak potem doradził Moabitkom, by „uwiodły Izra-
elitów, którzy odstąpili od Pana, aby służyć Peorowi” (Lb 31, 16). 
Talmud nazywa Balaama niegodziwym (harasza) i szczegółowo opi-
suje sposób, w jaki za jego radą miały postępować Moabitki, by do-
prowadzić Żydów do odstępstwa i służenia Peorowi57. Gdyby zatem 
w oryginale hebrajskim (aramejskim) Ewangelii Mateusza został 
użyty wyraz „magowie, wróżbici” (chartume albo mechafszim), mu-
siałby on się kojarzyć żydom w czasach Jezusa z postacią Balaama 
i jego złą radą, a to skojarzenie zdecydowanie nie zachęcałoby ni-
kogo do uznania Jezusa za Mesjasza. Stąd uzasadnione wydaje się 
przypuszczenie, że żydowski tekst Ewangelii Mateusza zawierał wy-
raz chachamim.

Nie neguję tradycji mówiących o Trzech Królach, podkreślam 
tylko, że relacja Mateusza Ewangelisty jest tak skrótowa, że pozosta-
wia bardzo szerokie pole do interpretacji. Zaznaczam, że nie mamy 
informacji, kim byli ci ludzie, ilu ich było, z jakiego kraju pochodzi-
li, co ich zmusiło do przyjścia do Izraela, ani kiedy oddali pokłon 

56 Wyraz ten jest używany na oznaczenie ludzi, którzy posługując się magią 

przepowiadają przyszłość. W Prawie Mojżeszowym praktyki te są zakazane (np. Pwt 

18, 10), ale Stary Testament świadczy, że w Izraelu nie wszyscy tego zakazu przestrze-

gali (np. Jr 29, 8). W Septuagincie Joz 13, 22 użyto greckiego wyrazu μάντιν.
57 Traktat Sanhedrin 106a. Warto odnotować, że pojawia się tutaj również pyta-

nie, dlaczego Balaam został nazwany wróżbitą (kosem), skoro był on prorokiem (nabi). 

Rabban Jochanan wyjaśnia, że Balaam najpierw był prorokiem, a potem skończył jako 

mag. W innych traktatach, gdzie Balaam jest wymieniany, zazwyczaj towarzyszy mu 

przydomek harasza, wskazujący raczej na negatywny odbiór tej postaci przez uczonych 

talmudystów.



Rozdział 132 Żydowski adresat Ewangelii Mateusza 33

Jezusowi. Wiemy tylko, że byli mędrcami, pochodzili ze Wschodu, 
i przybyli do Betlejem w czasie, kiedy Jezus miał co najmniej 40 
dni, ale nie więcej niż dwa lata. Granice wieku można określić je-
dynie na podstawie relacji o poświęceniu Jezusa w Jerozolimie „po 
ich oczyszczeniu” (czyli po upływie 40 dni od urodzenia chłopca, 
Kpł 12, 2-4), które musiało mieć miejsce przed ucieczką do Egiptu58, 
oraz na podstawie postanowienia Heroda o wymordowaniu dzieci 
poniżej drugiego roku życia.

1.4.4. Żydowscy mędrcy w Babilonie

Analizowana opowieść jest skonstruowana w taki sposób, jak 
gdyby Autor dobrze wiedział, że czytelnicy żydowscy rozumieją, 
o jakich mędrcach on mówi, i był przekonany, że to opowiadanie zo-
stanie odebrane pozytywnie jako dowód na korzyść Jezusa. A prze-
cież domyślnym czytelnikiem (adresatem) jest czytelnik żydowski, 
dla którego mędrcem wcale nie jest jakiś mag, astrolog czy czaro-
dziej, tylko człowiek studiujący Torę. Przykładowo, rabban Szymon 
ben Gamaliel (syn rabbana Gamaliela, nauczyciela św. Pawła), czy-
li człowiek współczesny Mateuszowi, mawiał: „Wychowałem się 
wśród mędrców” (Pirkej Awot 1,17). Czy ktoś podejrzewałby, że rab-
ban Gamaliel przyjaźnił się z pogańskimi magami, wśród których 
dorastał jego syn? Odrzucamy taką ewentualność, ponieważ te słowa 
są zapisane w żydowskiej książce, w żydowskim kodzie kulturowym, 
i w żydowskim kontekście, jednoznacznie rozumiejącym, że zarów-
no rabban Szymon, jak i jego ojciec Gamaliel, jak i jego pradziadek 
Hillel Wielki stronili od wszystkiego, co pogańskie. 

Jest taki przedwojenny dowcip ilustrujący żydowski sposób my-
ślenia o tożsamości rozmówców. Wezwali pewnego człowieka do 
sądu i spisują jego dane. „Jak się pan nazywa?” „Salomon Szternberg”. 

58 Dodatkowo można zauważyć, że Łk 2, 24 relacjonuje o złożeniu w ofi erze 

gołębi „zgodnie z nakazem Prawa Pańskiego”. Prawo Pańskie natomiast wyraźnie 

zaznacza, że gołębie się składa w ofi erze „poporodowej” tylko wtedy, gdy ofi arodawcy 

nie stać na jagnię (Kpł 12, 8). Gdyby zatem ofi ara oczyszczenia została złożona już 

po otrzymaniu w darze od Mędrców złota, Józef byłby zobowiązany w sumieniu do 

złożenia w ofi erze baranka, a nie gołębi.

„Gdzie pan mieszka?” „W Krakowie, na ulicy Szerokiej”. „Czym się 
pan trudni?” „Jestem złotnikiem”. „Jakiego pan jest wyznania?” Ten 
się oburzył i mówi: „Czy sędzia nie rozumie tego, co mówię? Prze-
cież nazywam się Salomon Szternberg, mieszkam w Krakowie przy 
ulicy Szerokiej, jestem złotnikiem – i co, po tym wszystkim sędzia 
uważa, że jestem wyznawcą buddyzmu?”

Dla Żyda sprawa jest oczywista: domyślnie Żyd mówi o Żydach. 
Wydaje się, że w dowolnym czasie i miejscu, kiedy żydowski Autor 
pisał dla Żydów książkę o Żydach (w dodatku w żydowskim języku), 
nie potrzebował dodatkowo defi niować każdego bohatera jako Żyda. 
W Ewangelii Mateusza nic nie wskazuje na to, by Autor miał jakie-
kolwiek wątpliwości w tej materii.

Należy pamiętać, że Babilon w tamtych czasach kojarzył się Ży-
dom nieco inaczej niż nam obecnie. Już od momentu uprowadzenia 
pierwszych wygnańców przez króla Nabuchodonozora w Babilonie 
zaistniała diaspora żydowska. Na jej czele stanęli pobożni ludzie, 
podobni do proroka Daniela, którzy usiłowali zachować wierność 
Prawu pomimo niemożności uczestniczenia w kulcie ofi arniczym, 
dozwolonym jedynie na terenie świątyni w Jeruzalem. Wówczas po-
wstała instytucja synagogi, gdzie Żydzi mogli się spotykać, modlić 
i studiować Torę. 

Jakie to ma znaczenie? Takie, że Babilon stał się ośrodkiem nauki 
żydowskiej, i pozostawał nim przez kolejne półtora tysiąca lat. Moż-
na przypuszczać, że następne pomniejsze fale emigracji mogły mieć 
miejsce, pomimo ciągłych niepokojów i wojen w Judzie; ich przy-
bycie potęgowało napięcie w kraju59. Wspólnota żydowska w Babi-
lonie nie znała rzezi i prześladowań, jakie przyniosły Judejczykom 
podboje greckie, wojny machabejskie, podbój rzymski i późniejsze 
powstania żydowskie. Władze perskie zaakceptowały utworzenie 
urzędu Resz Galusa (aram. Głowa Diaspory), który był piastowany 
przez potomków Dawida w ciągu ok. 1,5 tys. lat. O nauce żydowskiej 
w tym regionie niech świadczy fakt, że właśnie babilońscy mędrcy 
(amoraim) w latach 200–500 skompletowali tzw. Talmud Babiloń-

59 J. BRIGHT, Historia Izraela, Warszawa 1994, s. 378.



Rozdział 134 Żydowski adresat Ewangelii Mateusza 35

ski, obszerniejszy i dokładniejszy od swego jerozolimskiego odpo-
wiednika, opracowywanego w warunkach ciągłych prześladowań. 
Od chwili gdy Bizantyjczycy znieśli instytucję Sanhedrynu (363 r.), 
Babilon pozostał jedynym ośrodkiem nauki żydowskiej.

Żydowscy uczeni z Babilonu regularnie pojawiali się w Izra-
elu. Uznany autorytet i przywódca Sanhedrynu Hillel Wielki (†8 r. 
przed Chr.) miał przydomek Babilończyk, gdyż urodził się i 40 lat 
mieszkał w Babilonie. Jego poprzednikami byli dwaj Asyryjczycy, 
Szemaja i Awtalion, nawróceni na judaizm – również pochodzący 
z terenów nazywanych Babilonem. Talmud opowiada o innym babi-
lońskim uczonym, Raw Kahana, który próbował osiedlić się w Izra-
elu w III w. po Chr., lecz wobec braku uznania ze strony miejscowych 
elit postanowił wrócić do Babilonu60. 

Czy jest zatem możliwe, by Mędrcy ze Wschodu byli uczony-
mi żydowskimi pragnącymi zobaczyć nowo narodzonego Mesjasza? 
Jak się wydaje, jest to bardzo prawdopodobne. Mędrcami bowiem 
(chachamim) nazywano nie tylko magów babilońskich (np. w Księ-
dze Daniela), lecz przede wszystkim uczonych Żydów badających 
Słowo Boże. Takie określenie można znaleźć np. w wypowiedziach 
wspomnianego Awtaliona oraz Szymona, prawnuka Hillela, zapisa-
nych w traktacie Pirkej Awot 1,11 oraz 1,17. Rabban Jochanan ben 
Zakkaj61 mówił o „wszystkich mędrcach Izraela” (kol chachmej Israel) 
(Pirkej Awot 2,12). Na Wschodzie (szczególnie w Babilonie) nie bra-
kowało mędrców izraelskich. 

Jedynym problemem tej interpretacji byłby fakt, że hebrajskiego 
wyrazu chachamim (lub aramejskiego chakime) nie tłumaczono na ję-
zyk grecki jako μάγοι. Nie działało to również w drugą stronę: ma-
gów (hbr. chartume, np. w Rdz 41, 8; albo mechaszfi m, np. w Wj 7, 11) 
zaliczano do mędrców (chachame), ale w Septuagincie wyrazy te nie 
zostały przetłumaczone jako μάγοι. Z drugiej strony, w Dn 2, 10 

60 Opowiada o tym Talmud Jerozolimski w traktacie Berachot 5c.
61 Jochanan ben Zakkaj wg tradycji żydowskiej żył 120 lat (30 r. przed Chr. – 

90 r. po Chr.) i był najmłodszym uczniem Hillela Wielkiego. To jemu przypisuje się 

założenie akademii rabinicznej w Jabne po upadku Jerozolimy oraz szkoły tanaim (zob. 

Sidur sza’arej…, op. cit., s. 344).

zestawienie lechol-chartom weaszaf wechasdaj zostało przetłumaczone 
jako . Na pewno warto przepro-
wadzić głębsze badania tego zagadnienia, ponieważ analiza wstępna 
nie wykazuje prostego związku między hebrajskimi a greckimi wy-
razami, dotyczącymi mędrców i magów.

1.4.5. Miejsce narodzenia

Wątpliwości może budzić fakt, że w opowiadaniu o przybyszach 
ze Wschodu pojawia się pytanie o miejsce narodzenia Mesjasza. Gdy-
by bowiem owi mędrcy byli rabinami żydowskimi z Babilonu, należa-
łoby się spodziewać, że proroctwa o Betlejem byłyby im znane.

Jednak dokładniejsze przeczytanie relacji Mt 2, 1-8 pokazuje, że 
mędrcy nie szukali nowonarodzonego Dzieciątka w pałacu Heroda, 
tylko pytali o Nie w Jerozolimie. Po drugie, Herod najpierw usłyszał 
o nich, a potem dopiero ich do siebie przywołał i z nimi rozmawiał. 
Następnie, to nie oni zgromadzili nauczycieli żydowskich, by zapytać 
o miejsce narodzenia, tylko Herod, który, jak wiadomo, był Edumej-
czykiem i niespecjalnie znał się na żydowskich Pismach. Tekst nie 
zawiera sugestii, jakoby mędrcy ze Wschodu szukali miejsca naro-
dzenia – oni szukali nowonarodzonego Króla, a przecież, jak zostało 
wspomniane w p. 1.4.3, Król ten urodził się już jakiś czas temu i nie 
musiał pozostawać w miejscu swojego narodzenia. Dla nich logiczne 
było rozumowanie, że Króla należy szukać w mieście Dawida – ale 
nie w pałacu „samozwańczego” króla nie związanego z rodem Da-
wida. Tak naprawdę to Herod skierował ich do Betlejem, gdzie miał 
urodzić się Mesjasz, by poszukali nowonarodzonego dziecięcia wła-
śnie tam.

1.4.6. Światłość na Wschodzie

Jest udokumentowane w apokryfi cznym „Testamencie Lewiego” 
(rozdz. 18), że już w pierwszym wieku przed Chr. w środowiskach 
żydowskich łączono funkcje kapłańskie i królewskie w jednej osobie 
z rodu Dawida. Tekst dotyczący Mesjasza łączy jego pojawienie się 
z proroctwem Balaama („wzejdzie gwiazda [kochaw] z Judy” Lb 24, 17) 
– oczywiście, nie w kategoriach astrologicznych lub astronomicznych. 



Rozdział 136 Żydowski adresat Ewangelii Mateusza 37

Dokładnie tak samo w modlitwie Zachariasza (Łk 1, 78) pojawia się 
pojęcie Wschodzącego Słońca62, które w sposób jednoznaczny na-
wiązuje do tego samego proroctwa Balaama63. Niejednokrotnie do 
tegoż proroctwa odwołują się dokumenty znalezione w Qumran, np. 
Testimonia (4QTest)64 czy Reguła wojny (1QM)65.

Jednocześnie należy uwzględnić, że w czasach Jezusa wśród ży-
dów krążyły przekonania wyrażone w Księdze Henocha, której frag-
menty w języku aramejskim znaleziono w Qumran (4Q201). Jest 
tam mowa o dwudziestu „przywódcach”, którzy wzięli sobie żony, 
by nauczyć je czarów, magii, zaklęć i znaków: „Hermoni uczył zaklęć 
do odczytania, czarów, magii, uroków. […] Kokabel uczył znaków 
gwiazd. Zeqel uczył znaków komet. […] Szamsziel uczył znaków 
Słońca. Sahriel uczył znaków księżyca”66. W wyniku tego cała ziemia 
napełniła się „niegodziwością i gwałtem”. Trudno zatem oczekiwać, 
by czytelnik żydowski przesiąknięty tymi obrazami odczytał pozy-
tywnie relacje o magach, którzy zobaczyli jakiś znak na podstawie 
obserwacji ciał niebieskich. Zatem Mateusz, który o tym doskonale 
wiedział, a być może nawet sam te poglądy podzielał, raczej nie mógł 
mieć na myśli babilońskich astrologów.

Relacja z Ewangelii Mateusza w jej formie i kontekście upraw-
nia do przyjęcia, że rabini mieszkający na Wschodzie doznali obja-
wienia w postaci nadnaturalnej światłości, które łączyli z ukazaniem 

62 Dosłownie tekst grecki brzmi  („wejrzy 

na nas wschód z wysokości”). Ponieważ geografi cznie wschód nie znajduje się na wyso-

kości tylko w kierunku poziomym, domyślnie tłumaczymy to jako wschodzące słońce, 

jednakże również uprawnione jest tłumaczenie nawiązujące do Lb 24, 17: „Wejrzy na 

nas z wysokości wschodząca gwiazda”. Wydaje się też możliwe przy założeniu inne-

go podziału zdania, że „wejrzy na nas” odnosi się do Boga, zaś „wschód z wysokości” 

ma się ukazać tym, którzy są w ciemności: „Poprzez litość miłosierdzia naszego Boga, 

przez którą wejrzy na nas, wschodząca gwiazda stanie się widzialna dla tych, co siedzą 

w ciemności i cieniu śmierci”. 
63 Zob. np. komentarz: Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Najnowszy 

przekład…, op. cit., s. 2259. 
64 P.  MUCHOWSKI, op. cit., s. 122.
65 Ibidem, s. 52.
66 Ibidem, s. 135.

się „gwiazdy Judy”, i wyruszyli do Jerozolimy. W takim razie sło-
wa „widzieliśmy Jego gwiazdę” (Mt 2, 1) mogą oznaczać nie wynik 
obserwacji astronomicznych, tylko jakieś zjawisko nadprzyrodzone. 
Po raz drugi ci ludzie doznali tego samego objawienia, kiedy szuka-
li w Betlejem miejsca zamieszkania rodziców Jezusa (żadne znane 
ciało niebieskie nie zatrzymałoby się nad miejscem, gdzie przebywał 
Jezus, jak to opisuje Mt 2, 9-10), a po raz trzeci, kiedy zostali poucze-
ni, by nie wracać do Jerozolimy.

Umieszczona w takim kontekście opowieść o Mędrcach ze 
Wschodu, przekazana czytelnikom żydowskiego pochodzenia, ozna-
czałaby uznanie Jezusa Królem i Kapłanem przez środowiska ży-
dowskie w diasporze babilońskiej. Przesłanie, odczytane w ten spo-
sób, brzmi następująco: Kiedy „trefni” arcykapłani wyznaczeni przez 

Rzymian składali ofi ary w świątyni, nieżydowski król zasiadał na tronie 

w Jerozolimie, a potomek Dawida był Głową Diaspory w Babilonie, rabi-

ni ze Wschodu jednoznacznie stwierdzili, że nowonarodzone Dziecię jest 

zapowiedzianym przez Proroków prawdziwym Mesjaszem i Kapłanem 

– choć odrzuconym przez skorumpowane władze duchowne i polityczne 

Izraela. Dla ewangelizowanych Żydów palestyńskich w pierwszych 
stuleciach po Chrystusie mogło to mieć ogromne znaczenie.

Oczywiście, na temat rabinów babilońskich TaNaCh nie zawiera 
żadnego proroctwa. Dlatego też Mateusz pozostawia to wydarzenie 
bez typowej uwagi: „tak się stało, by się spełniło Pismo…”

1.5. Ewangelia Mateusza i Modlitwa Pańska 
a dzisiejszy judaizm

Możemy przyjąć, że „Jezus faktycznie nie wprowadza do mo-
dlitwy chrześcijańskiej jakiejś radykalnej nowości. Każe się modlić 
podobnie, jak się modlili w Jego czasach pobożni Żydzi – faryze-
usze”67. Biorąc pod uwagę dzisiejszego żydowskiego odbiorcę (za-
kładamy przecież, że Ewangelia jest przesłaniem ponadczasowym 

67 P.R. GRYZIEC, Według świętego Mateusza. Stary Testament ukryty w Nowym, 

Kraków 1998, s. 98.



Rozdział 138 Żydowski adresat Ewangelii Mateusza 39

i przemawia w równym stopniu do ludzi z tamtych czasów, jak i do 
ludzi XXI w.), należy odnotować fakt, że w rozwoju judaizmu sporo 
przekonań zmieniło się „po myśli Pana Jezusa”. By nie mnożyć przy-
kładów, wspomnę tylko o kwestii uzdrawiania, a w szczególności 
uzdrawiania w szabat.

W dzisiejszym judaizmie mianowicie przyjmuje się bez zastrze-
żeń, że ratowanie życia jest priorytetem, i wolno to czynić również 
w szabat. Mówi się wręcz, że „Tora zezwala leczyć, co więcej, jest 
to micwa („przykazanie”)”68. Jednak wcale nie było to tak oczywiste 
w czasach Jezusa, a nawet w czasach talmudycznych. Panowało bo-
wiem przekonanie, że choroba jest karą od Boga i bano się, czy dok-
tor lecząc nie sprzeciwia się woli Bożej. Jednak później dominowało 
przekonanie, że chory i cierpiący potrzebuje pocieszenia i wsparcia, 
a Bóg oczekuje, iż człowiek przyjdzie drugiemu człowiekowi z pomo-
cą, nawet jeśli to Bóg sam go ukarał chorobą69. Co więcej, podobno 
Gaon Wileński70, kiedy usłyszał, iż jakiś lekarz stwierdził, że kogoś 
nie da się wyleczyć, powiedział: „Wiem, że Tora zezwala leczyć, ale nie 
słyszałem, by Tora zezwalała mówić, że kogoś nie da się wyleczyć!”71 
Wiedząc o tym, można wskazać dzisiejszemu Żydowi, że Pan Jezus 
reprezentował prawdziwie żydowskie przekonanie w tej materii, któ-
re dopiero potem zyskało powszechne uznanie w judaizmie.

Nawet to, że czynił to w szabat, dzisiaj nie wywołałoby po-
wszechnego sprzeciwu wśród rabinów. Opierając się na pojęciu m’la-

cha („praca”) rabini zabraniali i zabraniają czynienia w szabat czego-

68 Cyt. za: D. EISENBERG, Mandate to heal, http://www.aish.com/ci/be/ 

48881967.html (10.11.2010).
69 Zostało to wyprowadzone z Księgi Hioba, gdzie wyraźnie widać, że nieszczę-

ścia spadły na niego za wiedzą i zgodą Boga, ale Bóg akceptował i pochwalał pomoc, 

którą okazali mu ludzie. Również w Księdze Izajasza są wyraźne słowa: „Rozgniewa-

łem się na mój naród, sponiewierałem moje dziedzictwo. Wydałem je w twoje ręce, ty 

nie miałaś dla niego litości” (Iz 47, 6), wskazujące na to, że Bóg oczekiwał od człowieka, 

że zlituje się nad kimś, kogo Bóg ukarał. Niestety, nie umiem podać żadnych źródeł 

naukowych; wiedza ta wynika z rozmów prywatnych.
70 Rabin Elijahu ben Szlomo Zalman (1720–1797).
71 Cyt. za: Rabbi Sh. ROSENBLATT, Doctor of Doctors, http://www.aish.com/

tp/b/st/48932322.html (10.11.2010).

kolwiek, co miałoby charakter „stwórczy”. Musieli jednak przyznać, 
że pośrednio prowadzi to do przyzwolenia na bezmyślne niszcze-
nie, którego pojęcie m’lacha nie obejmuje. Współcześni rabini rów-
nież tłumaczą, że np. zabijanie w obronie własnej należy do pojęcia 
m’lacha (czyli jest zakazane w szabat w myśl Wj 20, 10), natomiast 
bezmyślne zabijanie dla zabijania nie jest m’lacha (czyli nie jest za-
kazane jako czynność wykonywana w szabat). Podobnie zburzenie 
domu w celu zbudowania nowego jest m’lacha, natomiast zburze-
nie w celu pozostawienia w ruinach bez żadnej korzyści – nie jest 
m’lacha. Dlatego wyjaśniając pojęcie m’lacha dodają, że bezmyślne 
niszczenie nie jest zalecane jako forma obchodzenia szabatu. To 
samo czyni Jezus zadając pytanie: „Czy wolno w szabat dobrze 
czynić, czy źle; życie ocalić czy zniszczyć?” (Łk 6, 9). Prawie każdy 
dzisiejszy rabin uznałby wypowiedź Jezusa za zgodną z głównym 
nurtem judaizmu72, podczas gdy w tamtych czasach była to sprawa 
sporna.

Podobnie ma się sprawa z modlitwą. Trudno określić dziś do-
kładnie, jak były odbierane słowa Jezusa o modlitwie przez współ-
czesnych Mu Żydów. Można natomiast przewidzieć, jak zostaną 
odebrane przez Żydów dzisiejszych, zwłaszcza że oni nieraz się 
wypowiadają na ten temat73. Na przykład, rabin Byron L. Sherwin 
z pełnym przekonaniem uważa za naturalne dla żyda zwracanie się do 
Boga jako Ojca, i przytacza kilka żydowskich przypowieści74. Z ko-

72 Celowo dodaję „prawie”, ponieważ tradycja żydowska utrzymuje, że w całej 

historii żadna decyzja Sanhedrynu nie została przyjęta jednogłośnie, zawsze znalazł 

się ktoś, kto miał inne zdanie na dany temat. Rabin B.L. Sherwin w swojej książce 

Duchowe dziedzictwo Żydów polskich (Warszawa 1995, s. 79-80) podkreśla, że „w teo-

logii żydowskiej nie istnieje pojęcie centralnego autorytetu” oraz że „w wyznaczonych 

granicach istnieje wiele opcji teologicznych”.
73 Przykładowo, wyszła książka N. GORDON, K. JOHNSON, A Prayer to Our 

Father: Hebrew Origins of the Lord’s Prayer, Jerusalem 2009. Mimo że „odkrycie orygi-

nalnego brzmienia Modlitwy Pańskiej, zachowanej przez rabinów w tajemnicy przez 

ponad 1000 lat” wygląda raczej na tanią sensację, sam fakt odkrywania w Modlitwie 

Pańskiej źródła dla wzajemnego zrozumienia jest godny uwagi.
74 B.L. SHERWIN, op. cit, s. 94-97.



Rozdział 140

lei rabbi Arthur Segal na swoim blogu umieścił informacje75 o tym, 
jak często i w jakich okolicznościach on sam korzysta z tej modli-
twy, podkreślając: „Jedyna nieżydowska rzecz w tej modlitwie to jej 
nazwa [Modlitwa Pańska]. Żydzi nie uznają Jezusa swoim Panem”. 
Również rabbi Jeremy Schwartz zapytany, czy Żydzi mogą modlić 
się słowami tej modlitwy, zauważa: „Nie mam żadnych zastrzeżeń do 
zawartości tej modlitwy z żydowskiego punktu widzenia. Weź parę 
wyrazów z modlitwy kadisz, jedną lub dwie frazy z innych miejsc sidu-

ru (żydowskiego modlitewnika), wymieszaj to, i oto masz Modlitwę 
Pańską. W sposób oczywisty modlitwa ta pochodzi ze środowiska 
żydowskiego i wyraża podstawowe pojęcia żydowskie”76. W dziale 

Ask the rabbi kongregacja Agudas Achim z Attleboro77 umieściła od-
powiedź rabina na pytanie, czy wolno Żydowi uczestniczyć w modli-
twie, kiedy recytowana jest Modlitwa Pańska: „Ponieważ nie wydaje 
się, by w tej modlitwie było cokolwiek sprzecznego z judaizmem lub 
skierowanego przeciwko judaizmowi, nie widzę powodu, dla którego 
należałoby unikać obecności w czasie jej recytowania”.

W swoim komentarzu do Modlitwy Pańskiej78 rabin Dawid 
Stern stwierdza, że „wszystkie jej elementy można znaleźć w ów-
czesnym judaizmie”. Tym bardziej więc można i należy wykorzystać 
fakt, że elementy tego, co się składa na Modlitwę Pańską, zwłaszcza 
w wersji Ewangelii Mateusza, obecne są w typowym modlitewniku 
żydowskim i są zakorzenione głęboko w duchowości judaizmu.

75 http://rabbiarthursegal.blogspot.com/2008/06/rabbi-arthur-segallords-

prayer-at.html
76 http://www.kolel.org/pages/reb_on_the_web/lordsprayer.html
77 http://www.agudasma.org/asktherabbi.shtml
78 D. STERN, Komentarz żydowski do Nowego Testamentu, Warszawa 2004, s. 41.

Rozdział 2

MODLITWA PRYWATNA I SPOŁECZNA 
W JUDAIZMIE

Bezsprzecznie, „Jezus nauczył się słów i rytmu modlitwy swo-
jego ludu w synagodze w Nazarecie i w Świątyni Jerozolimskiej”79. 
Powszechnie przyjmuje się, że porządek nabożeństw, formuły mo-
dlitewne i przepisy z tym związane zostały sformalizowane i ukon-
stytuowane dopiero pod koniec I w. po Chr. w akademii faryzejskiej 
w Jabne. Tradycja żydowska utrzymuje, że mędrcy Wielkiego Zgro-
madzenia (hbr. knesset hagdola), zwołanego po niewoli babilońskiej 
w IV w. przed Chr., ustalili brzmienie błogosławieństw, odmawia-
nych przed czytaniem „Szema Israel”, modlitwy Amida (nazywanej 
też szmone esre)80, jak również błogosławieństwa kidusz oraz haw-

dala81. Fakt ten może posłużyć jako wskazówka, że istnieje pewna 
zbieżność pomiędzy życiem modlitewnym przeciętnego Żyda, który 
jest adresatem Ewangelii Mateusza, a nauczaniem Jezusa dotyczą-
cym modlitwy, stosowanym w życiu codziennym żydowskiego Ko-
ścioła w I w. po Chr. 

Inna wskazówka znajduje się w Ewangelii Łukasza, która 
umieszcza Modlitwę Pańską w kontekście osobistej modlitwy Jezu-
sa: „Gdy Jezus przebywał w jakimś miejscu na modlitwie i skończył 

79 A. NAPIÓRKOWSKI, op. cit., s. 14.
80 Pod koniec okresu drugiej świątyni modlitwa Amida była odmawiana po-

wszechnie i występowała w trzech wersjach: babilońskiej, palestyńskiej i egipskiej 

(Z. ŻYWICA, Kościół Jezusa a judaizm i poganie według ewangelisty Mateusza, Olsztyn 

2006, s. 26).
81 Sidur sza’arej…, op. cit., s. XXVI.



Rozdział 242 Modlitwa prywatna i społeczna w judaizmie 43

ją, rzekł jeden z uczniów do Niego: Panie, naucz nas się modlić, jak 
i Jan nauczył swoich uczniów” (Łk 11, 1). Ojciec Święty Bene-
dykt XVI zauważa, że „kontekstem jest tu spotkanie z modlitwą 
Jezusa, która budzi w uczniach pragnienie nauczenia się od Niego 
modlitwy”82. Uczniowie Jezusa widzą, że każde ugrupowanie ży-
dowskie korzysta z własnych tradycji modlitwy, i że Jan Chrzciciel 
zaproponował swoim uczniom jakąś swoją, charakterystyczną for-
mę modlitwy. Również tutaj można domyślać się istnienia pewne-
go wspólnego dla różnych form judaizmu sposobu myślenia: poza 
wspólną tradycją modlitewną, utrwaloną w Psalmach83, istnieją 
różne jej indywidualne formy charakterystyczne dla poszczegól-
nych grup. Przykładowo, Tosefta do traktatu Berachot 3,13,7 wspo-
mina, że kiedy Nowy Rok wypadał w szabat, uczniowie Szammaja 
odmawiali 10 błogosławieństw Amidy, natomiast uczniowie Hillela 
tylko 984.

W Ewangelii Mateusza, skierowanej do żydowskiego czytelni-
ka, modlitwa zajmuje centralne miejsce w Kazaniu na Górze, i wła-
śnie w kontekście programowej mowy Jezusa zostaje podana formuła 
„Ojcze nasz”. Zdecydowanie należy wyodrębnić tutaj trzy rodzaje 
modlitwy, o których mówi Jezus: modlitwa osobista (np. Mt 6, 6), 
modlitwa społeczna (Mt 6, 9) oraz prośby prywatne (Mt 7, 7-8). 
W dzisiejszej synagodze wyraźnie odróżnia się modlitwę prywat-
ną, odmawianą przez pojedynczego żyda, od społecznej, recytowa-
nej publicznie. Uważa się, że modlitwa społeczna tfi la be-cibur jest 
bardziej pożądana niż prywatna tfi lat jechid, a rozróżnienie wynika 
z liczby modlących się85. Dziesięciu lub więcej mężczyzn w wieku 

82 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, Kraków 2007, s. 118.
83 O popularności Psalmów jako standardowego modlitewnika w judaizmie cza-

sów Jezusa niech świadczy chociażby liczba rękopisów tej księgi, znalezionych w jaski-

niach Qumran – 36 (druga co do liczby znalezisk jest Księga Powtórzonego Prawa – 29 

egzemplarzy); J.C. VANDERKAM, Manuskrypty znad Morza Martwego, Warszawa 

1996, s. 40.
84 Za: H.L. STRACK, P. BILLERBECK, Kommentar zum Neuen Testament aus 

Talmud und Midrasch. Das Evangelium nach Matthäus, München10 1994, s. 408.
85 Sidur Sza’arej Tfi la (Aszkenaz), Jeruzalem–Moskwa 1993, s. XXVIII.

powyżej 13 lat stanowi minjan86, który może odmawiać modlitwę 
o charakterze społecznym.

Aby lepiej zrozumieć to rozróżnienie, konieczne jest odwoła-
nie się do żydowskiego pojmowania modlitwy społecznej. W dzi-
siejszym judaizmie mianowicie istnieje określony kanon formułek 
modlitewnych, które składają się na to, co Żydzi określają jako „wy-
pełnienie przykazania o modlitwie”. Nie jest to dokładnie to samo, 
co w chrześcijaństwie określa się jako nabożeństwo, ponieważ dla ży-
dów prawdziwe nabożeństwo ze składaniem ofi ar możliwe jest jedy-
nie w świątyni, która obecnie jest „deptana przez pogan” (Łk 21, 24).
Modlitwa dzisiejszego Izraela ma tymczasowo zastępować ofi ary 
świątynne, a pomysł „modlitwa zamiast ofi ary”87 sięga jeszcze cza-
sów wygnania babilońskiego. Wtedy to ustalono zarys porządku na-
bożeństw synagogalnych, składających się z modlitw i czytania Tory 
i Proroków, w czasie odpowiednim dla składania ofi ar porannych, 
południowych i wieczornych. W ten sposób powstały trzy społecz-
ne nabożeństwa w ciągu dnia, nazywane po hebrajsku odpowiednio 
szacharit, mincha oraz maariw.

Kiedy natomiast liczba uczestników (dorosłych mężczyzn) jest 
mniejsza niż 10, modlitwa nosi charakter modlitwy prywatnej poje-
dynczych osób. Dzisiejszy kanon modlitewników hebrajskich (hbr. 
sidur – dosłownie „porządek”) zawiera wyraźne rozróżnienie pomię-
dzy modlitwami odmawianymi społecznie a prywatnie. De Vries 
Mzn. podkreśla: „prawie wszystko modlitewnik wypowiada w liczbie 

86 Niektórzy rabini wiążą liczbę 10 z opowieścią biblijną o zwiadowcach żydow-

skich, wysłanych do Kanaanu (Lb 13–14), gdzie pada słowo Boga: „Jak długo jeszcze 

mam cierpieć tę przewrotną społeczność, która szemrze przeciwko mnie?” Ponieważ 

dziesięciu z dwunastu wysłanych zwiadowców szemrało, rabini uznali, że 10 osób (do-

rosłych mężczyzn) wystarczy, by tworzyć „społeczność”.
87 Przykładowo, modlitewnik hebrajski Sidur szabchej geulim ( Jeruzalem 1995) 

na s. 111 (początek modlitwy mincha) zawiera takie zdanie: „Oby było Twoją wolą, 

Boże nasz i Boże naszych ojców, by niniejsze czytanie zostało zaliczone i przyjęte, 

i podobało się Tobie tak, jak gdybyśmy złożyli ofi arę tamid w odpowiednim czasie i na 

odpowiednim miejscu, według przepisów”. W obrzędzie wznoszenia rąk, nawiązują-

cego do Ps 141, 2, mówi się: „niech nasze błaganie będzie dla Ciebie jak ola (ofi ara 

całopalna) i korban (każda ofi ara)” (ibidem, s. 382).



Rozdział 244 Modlitwa prywatna i społeczna w judaizmie 45

mnogiej. […] Dla modlitwy indywidualnej nie ma formuły. Każdy 
wypowiada taką modlitwę po swojemu, jak potrafi  najlepiej”88.

W czasach Jezusa, pomimo istnienia świątyni i funkcjonowania 
kultu ofi arniczego, w synagogach nadal odbywały się nabożeństwa 
według wzoru babilońskiego, z rozróżnieniem pomię dzy modlitwą 
osobistą a modlitwą społeczną. Istniała też znaczna różnorodność 
formułek, wypowiadanych w czasie modlitwy, jednak postać wielu 
z nich zachowała się do naszych czasów. Warto tutaj wspomnieć, że 
układanie formułek modlitewnych wiązało się w judaizmie z przeko-
naniem, że każda modlitwa musi być zgodna z wolą Boga, nie może 
Go obrażać i musi być „poprawnie” ułożona, by się Bogu podobała. 
Właśnie z tego powodu w dzisiejszym modlitewniku żydowskim co 
chwila można natknąć się na ostrożną formułkę: „Oby było Twoją 
wolą, Panie, Boże nasz…”. Mając to wszystko na uwadze, nie po-
winniśmy się dziwić, że zagadnienie modlitwy nurtowało słuchaczy 
Jezusa – Żydów, zgromadzonych przy Górze Błogosławieństw.

2.1. Modlitwa prywatna

Przed tym, jak podać formułę Modlitwy Pańskiej w Ewangelii 
Mateusza, Pan Jezus wypowiedział kilka pouczeń odnośnie do mo-
dlitwy. Mówiąc o modlitwie osobistej, Jezus uczy:

„Gdy się modlicie, nie bądźcie jak obłudnicy. Oni lubią w sy-
nagogach i na rogach ulic wystawać i modlić się, żeby się ludziom 
pokazać. Zaprawdę, powiadam wam: otrzymali już swoją nagrodę. 
Ty zaś, gdy chcesz się modlić, wejdź do swej izdebki, zamknij drzwi 
i módl się do Ojca twego, który jest w ukryciu. A Ojciec twój, któ-
ry widzi w ukryciu, odda tobie” (Mt 6, 5-6). Zdecydowanie należy 
uznać, że popełnia błąd J. Neusner, który uważa, że tym zaleceniem 
Jezus unieważnia modlitwę publiczną89. W sposób oczywisty Neu-
sner interpretuje słowa Jezusa w oderwaniu od tego, jak rozumieją je 
uczniowie i naśladowcy Jezusa, którzy nigdy nie przestawali spoty-
kać się dla wspólnej modlitwy – ani w czasach Apostołów, ani dziś. 

88 S.PH. DE VRIES MZN., Obrzędy i symbole Żydów, Kraków 2001, s. 28.
89 J. NEUSNER, A Rabbi Talks with Jesus, London 2000, s. 49-50.

Najprostszym przykładem jest Hbr 10, 25 (czyli de facto do Żydów, 
którzy uwierzyli w Jezusa), zachęcający do uczestniczenia w modli-
twach wspólnotowych. Nie ma chyba ani jednego odłamu w chrze-
ścijaństwie, który znosiłby modlitwę wspólnotową. Jeśli zatem błąd 
w rozumowaniu Neusnera leży u podstaw jego odrzucenia Jezusa, 
warto wkładać wysiłek w prostowanie tego typu błędów.

Można wyodrębnić w przytoczonym wyżej pouczeniu kilka 
ostrzeżeń, kilka zaleceń oraz wątek motywacyjny. Do ostrzeżeń na-
leży unikanie obłudy. W czasach Jezusa wielokrotnie się zdarzało, że 
modlitwę osobistą odmawiano publicznie – częściowo dlatego, że 
nie zawsze w synagodze zebrało się 10 dorosłych mężczyzn, a czę-
ściowo po to, by pokazać innym swoją pobożność. Zdecydowanie ta 
druga motywacja sprawiała, że Żyd stawał na rogu ulicy i zaczynał 
się modlić na widoku wszystkich. 

Do zaleceń z kolei można odnieść zachętę do modlitwy „w ukry-
ciu”. Prawdopodobnie w czasach Jezusa nie było powszechne prze-
konanie, że Bóg wysłucha modlitwy wypowiedzianej w ukryciu, choć 
przykład proroka Daniela musiał być powszechnie znany (Dn 6, 11). 
Niemniej jednak jeszcze w II w. po Chr. rabini musieli uzasadniać teo-
logicznie tezę, że Bóg przebywa i tam, gdzie dwóch studiuje Torę, i na-
wet tam, gdzie studiuje Torę jeden. Rozważania takie przypisywane są 
w Talmudzie rabbiemu Chaninie ben Teradionowi90 (Pirkej Awot 3,3). 
Inny ustęp tego traktatu (2, 18) wkłada w usta rabbiego Szymona ben 
Natanaela, który przeżył zburzenie świątyni w 70 r. n.e., słowa: „Kiedy 
się modlisz, niech modlitwa twoja nie będzie rutyną tylko szczerym 
wołaniem”. Tak czy inaczej, Jezus zalecał, by prywatna modlitwa miała 
miejsce w samotności, w ukryciu, a nie w synagodze lub na rogu ulicy.

Motywacją do takiej modlitwy w ukryciu oraz do unikania ob-
łudnej modlitwy jest otrzymanie lub nieotrzymanie nagrody. Inte-
resujące jest, że w tym przypadku Jezus nie wiąże z modlitwą odpo-
wiedzi na nią, jak w 6, 7-8 oraz 7, 11, tylko „nagrodę, wynagrodzenie” 
(gr. ). Ci, którzy się modlą obłudnie, otrzymali swoją nagrodę 

90 Rabbi Chanina ben Teradion jest znany również jako Chananja. Według le-

gendy, zginął śmiercią męczeńską w czasach panowania Hadriana (117–138 r.), spalo-

ny żywcem, zawinięty w zwój Tory.



Rozdział 246 Modlitwa prywatna i społeczna w judaizmie 47

w postaci podziwu i szacunku ze strony innych ludzi. Ci, którzy się 
modlą w ukryciu, otrzymają swoją nagrodę od Boga, który ich „wy-
nagrodzi” (gr. ). Interesujące jest to, że kilkakrotnie w Pirkej 

Awot można zauważyć zagadnienie nagrody (hbr. sachar), którą zapłaci 
(hbr. jeszalem) Bóg, ale nie w kontekście modlitwy, tylko w kontekście 
spełniania przykazań (np. 2, 1; 2, 2; 2, 19; 2, 20) lub studiowania Tory 
(np. 2, 21; 3, 3; 4, 12). W modlitewniku natomiast można znaleźć 
odwołanie do nagrody dla tych, którzy pokładają w Bogu ufność91.

Trudno powiedzieć, czy w czasach Jezusa ta „nagroda” była 
rozumiana przez Żydów w kategoriach wieczności czy doczesno-
ści. W późniejszych pracach rabinicznych można znaleźć ciekawe 
stwierdzenie, ukazujące doczesny aspekt rozumienia nagrody za mo-
dlitwę prywatną. W traktacie talmudycznym Szabat 10a jest mowa 
o rabinie o imieniu Hamuna, który dużo czasu spędzał na modlitwie. 
Inny rabin, nazywany Raba, skomentował to w sposób następujący: 
„Ci ludzie zaniedbują życie wieczne, a zajmują się życzeniami chwili!” 
W jego odbiorze modlitwa osobista sprowadzała się do wyłuskania 
Bogu listy bieżących potrzeb, natomiast prawdziwą, wieczną wartość 
miało studiowanie Tory i wypełnianie jej nakazów.

2.2. Modlitwa społeczna

Temat prośby modlitewnej i jej wysłuchania pojawia się w związku 
z modlitwą społeczną. Jezus wyraźnie odcina się od modlitwy pogań-
skiej, ubranej w piękne słowa, mającej przekonać bożków, by spełnili 
prośby ludzi. Być może, nawiązuje w tym przypadku do „pojedynku” 
Eliasza z prorokami Baala, którzy głośno i długo wołali do swojego 
nieistniejącego bożka (1 Krl 18, 25-29). Nadmienić należy, że rabini 
niejednokrotnie zastanawiali się, czy modlitwa ma być krótka czy dłu-
ga, czy Bóg wysłuchuje krótkich wezwań czy dłuższych. W traktacie 
talmudycznym Brachot 34a znajdujemy opowieść o rabbim Eliezerze, 
który po usłyszeniu krytyki pod adresem człowieka przedłużającego 
modlitwę powiedział: „Czyżby on rzeczywiście modlił się dłużej niż 

91 Sidur szabchej…, op. cit., s. 122.

Mojżesz nasz Mistrz, o którym zostało napisane (Pwt 9, 25), że modlił 
się przez 40 dni i 40 nocy?” A innym razem, kiedy ktoś bardzo szybko 
odmówił modlitwy, a inni się skarżyli: „Ależ on skraca modlitwy!”, rab-
bi Eliezer rzekł: „Czy rzeczywiście modlił się krócej niż Mojżesz nasz 
Mistrz, o którym jest napisane (Lb 12, 13), że wypowiedział modlitwę 
składającą się tylko z pięciu słów: O Boże, racz ją uzdrowić!” Zachęca-
jąc do powściągliwości co do liczby słów modlitwy, Jezus wyjaśnia, że 
„Ojciec wie, czego wam potrzeba”, i jest w stanie spełnić każdą prośbę, 
nawet zanim zostanie ona wypowiedziana.

I w tym miejscu Mateusz podaje formułkę modlitewną będą-
cą przedmiotem analizy, znaną w chrześcijaństwie jako Modlitwa 
Pańska, która w sposób zwięzły i uproszczony łączy w sobie wie-
le elementów, charakterystycznych dla judaizmu tamtej epoki oraz 
judaizmu dzisiejszego. Elementy te, często rozbudowane i uszcze-
gółowione, można bez trudu odnaleźć w każdym współczesnym 
modlitewniku żydowskim92. Biorąc pod uwagę formę gramatyczną 
pierwszej osoby liczby mnogiej oraz liczne analogie do wspólnotowej 
modlitwy żydowskiej, Modlitwa Pańska jest traktowana jako modli-
twa Kościoła, i w liturgii większości denominacji chrześcijańskich 
jest odmawiana wspólnie na zgromadzeniach wiernych. W pierw-
szych wspólnotach Kościoła Modlitwa Pańska była recytowana trzy 
razy dziennie w miejsce modlitwy Amida, odczytywanej na nabo-
żeństwach szacharit, mincha i maariw93. W liturgii eucharystycznej 
Modlitwa Pańska ukazuje się jako modlitwa całego Kościoła94, czyli 
jako modlitwa społeczna zgodnie z intencją Pana Jezusa. Całe zgro-
madzenie eucharystyczne jest wezwane do odmawiania z synowską 
śmiałością modlitwy „Ojcze nasz”95.

92 S. WITKOWSKI, Nowa jakość Życia – Kazanie na Górze, Kraków 2004, s. 119, 

uważa, że Modlitwa Pańska wzoruje się na dwóch modlitwach żydowskich: Szmone 

esre oraz Kadisz. Zapewne jest to duże uproszczenie, ponieważ te dwie modlitwy nie 

obejmują większości zagadnień, poruszonych w „Ojcze nasz”, które znajdują się w in-

nych częściach typowego modlitewnika hebrajskiego.
93 KKK, 2767.
94 Ibidem, 2770.
95 Ibidem, 2777.



Rozdział 248

W swoim Kazaniu na Górze Pan Jezus powraca do zagadnie-
nia prośby modlitewnej w Mt 7, 11, w kontekście spełniania próśb 
w kontaktach międzyludzkich. Zachęcając, by słuchacze czynili sobie 
nawzajem to, co chcą, by im czynili inni (7, 12), Jezus podaje przykład 
Boga Ojca, który na pewno daje swoim kochanym dzieciom to, co jest 
dla nich dobre. Dowodem pogłębiającym tę pewność jest fakt, że na-
wet ludzie, choć są z natury pełni złości, potrafi ą dawać dobre rzeczy 
swoim dzieciom. Tym bardziej uczyni tak Bóg. Należy odnotować, 
że w tym sformułowaniu występuje typowy dla rabinów faryzejskich 
sposób argumentowania, nazywany kal wachomer 96 (hbr. ‘lekkie i cięż-
kie’). Jego istota polega na tym, że podany przykład swoją prawdziwo-
ścią ma wykazać oczywistą prawdziwość drugiego twierdzenia: skoro 
zły człowiek potrafi  obdarować dobrem swoje dzieci, to tym bardziej 
dobry Bóg obdaruje swoje dzieci dobrymi rzeczami. Można przyjąć, 
że te pouczenia odnoszą się raczej do modlitwy społecznej niż pry-
watnej, gdyż Pan Jezus mówi do słuchaczy w liczbie mnogiej: „Ojciec 
wasz”, „da tym, którzy proszą” (7, 11), a nie w pojedynczej, jak w 6, 6: 
„gdy ty się modlisz”, „nagrodzi ciebie”.

Podsumowując, należy uznać, że podając ostrzeżenia i zalecenia 
dotyczące życia modlitewnego jednostki i społeczności, Pan Jezus 
umiejscawia formułę „Ojcze nasz” w samym sercu życia Kościoła.

96 To jest pierwsza z 13 zasad interpretacji Tory, sformułowanych przez rabbiego 

Iszmaela (II w. po Chr.), ale znanych i stosowanych znacznie wcześniej. Zasady te są 

umieszczane w modlitewnikach żydowskich jako Barajta rabbiego Iszmaela do czytania 

w ramach modlitw porannych, na końcu sekcji „Porządek ofi ar” (Seder hakorbanot). 

W niektórych modlitewnikach Barajta jest opatrzona ciekawym komentarzem, np.: 

Sidur Sza’arej Tfi la (Aszkenaz), Jeruzalem–Moskwa 1993. Literatura przedmiotu (np. 

H.L. STRACH, G. STEMBERGER, Introduction to the Talmud and Midrash, Paris 

1986, s. 37-55) wymienia kal wachomer wśród „7 zasad Hillela”, pochodzących z cza-

sów sprzed narodzenia Chrystusa oraz wśród „32 zasad Eliezera ben Jose Galilejczyka” 

(np. Encyclopaedia Judaica, t. 10, ed. I. Singer, New York 1901–1906, s. 510n). Ten ostat-

ni działał w latach 135–170 po Chr. i wyróżniał dwa aspekty tej metody: kal wachomer 

meforasz, stosowany kiedy przeciwieństwo występuje bezpośrednio w tekście, oraz kal 

wachomer satum, kiedy tekst zawiera jedynie sugestię przeciwieństwa. Rozróżnienie to 

jest zilustrowane 10 przykładami w traktacie Bereszit Raba 92.

Rozdział 3

UWAGI HISTORYCZNO-KRYTYCZNE

Tekst Modlitwy Pańskiej w wersji Mateusza znajduje się w środ-
kowej części Kazania na Górze – przemówienia, które należy rozu-
mieć jako mowę programową Pana Jezusa. Szkicując postać Jezusa, 
Mateusz nie wysunął na pierwszy plan tajemnicy osoby Jezusa, tyl-
ko Jego nauczanie. W pierwszej Ewangelii jest On przedstawiony 
przede wszystkim jako mistrz i nauczyciel. Głównym tematem Jego 
nauczycielskiej działalności jest królestwo niebieskie, prawda, znana 
z objawienia Starego Testamentu, ale ubogacona nową treścią97. Błę-
dem byłoby jednak stwierdzenie, jakoby osoba Jezusa ze swoją ta-
jemnicą synostwa Bożego nie zajmowała pierwszoplanowego miej-
sca w tej Ewangelii czy w Kazaniu na Górze. Słowa Jezusa na tyle 
są częścią składową Jego osoby, że włożone w usta jakiegoś innego 
proroka lub nauczyciela nie mają żadnego sensu. Gdyby wyłączyć 
Jego samego z Jego wypowiedzi, każda z nich rozsypie się w proch98. 
Jak już wspomniano, słowa Jezusa bardzo dobrze pasowały do rze-
czywistości i mentalności żydowskiej tamtych czasów, a Jego nauka 
nie wywoływała sprzeciwu tak długo, jak długo nie odnosił On do 
siebie tego, co powinno się odnosić do Boga. Bez trudu można za-
uważyć, że praktycznie w każdej wypowiedzi, włączonej do Kaza-
nia na Górze, pojawia się odniesienie do osoby Jezusa – odniesienie 
zmuszające do uznania Go za Boga.

97 Ewangelia wg św. Mateusza, tłumaczenie, wstęp i komentarz ks. Józef Homer-

ski, Lublin 1995, s. 22.
98 F.J.A. HORT, Way, Truth and the Life, New York 1984.



Rozdział 350 Uwagi historyczno-krytyczne 51

W tym kontekście niezmiernie wartościowe wydaje się świa-
dectwo Jakuba Neusnera, który będąc Żydem spróbował umiej-
scowić siebie u podnóża góry, na której Jezus wygłosił kazanie99. 
Mamy zatem Izrael w okresie okupacji rzymskiej, ok. 30 r. n.e., 
gdzie wśród wielu wędrownych nauczycieli szczególnie wyróżnił 
się jeden, który powołał już grupę swoich uczniów, dokonał wielu 
uzdrowień i teraz ma wygłosić pierwsze publiczne kazanie, któ-
re stanowi kontekst dla sformułowania „Modlitwy Pańskiej”. Dla 
słuchacza żydowskiego lat 30. I w. (tak samo dla czytelnika ży-
dowskiego w latach 50.–70.) wypowiedzi Jezusa musiały wydawać 
się kontrowersyjne. Interesujące jest jednak, że w odczuciu prze-
ciętnego Żyda, obeznanego z judaizmem, sformułowanie „…a ja 
wam powiadam” wcale nie jest mesjanistyczne. Było ono używane 
przez innych żydowskich nauczycieli, by wyświetlić głębsze zna-
czenie tekstu100. Mieści się ono w ramach poczucia odpowiedzial-
ności za przekazywanie i uaktualnianie Tory101 następnym poko-
leniom, jak to jest ujęte w talmudycznym traktacie Pirkej Awot 
(1,1): „Mojżesz otrzymał Torę na Synaju i przekazał ją Jozuemu, 
Jozue przekazał ją starszym, a starsi prorokom. Prorocy przekaza-
li ją Wielkiemu Zgromadzeniu, którego członkowie powiedzie-
li trzy rzeczy: «Bądźcie rozważni w sądzie. Wychowujcie wielu 
uczniów. Zbudujcie ogrodzenie wokół Tory»”. Komentarz do tego 
tekstu mówi, że mędrcy żydowscy mają obowiązek wprowadzania 
nowych reguł, które zapobiegałyby stworzeniu okoliczności sprzy-
jających złamaniu zakazów Tory102.

Jest zatem słuszne i właściwe, by mędrzec przyjął nauczanie 
i przekazał jego sens, nie tylko zachowując dziedzictwo Synaju, ale 

 99 J. NEUSNER, op. cit. s. 18-19 oraz s. 35-36.
100 C.S. KEENER, Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego Testamentu, 

Warszawa 2000, s. 18.
101 J. NEUSNER, op. cit., s. 38. Z tym poglądem polemizują np. W. BACHER, 

Die exegetische Terminologie der jüdischen Traditionsliteratur, I. Darmstadt 1965, s. 189n; 

W.D. DAVIES, Th e Setting of the Sermon on the Mount, Cambridge 1964, s. 101.
102 Sidur szabchej geulim, Jeruzalem 1995, s. 243.

również ubogacając je dla nowego pokolenia. Dlatego w oczach np. 
Neusnera103 takie formułowanie leży w całkowitej zgodzie z deklara-
cją Jezusa: „Nie sądźcie, że przyszedłem znieść Prawo albo Proroków. 
Nie przyszedłem znieść, ale wypełnić” (Mt 5, 17). Również S. Wit-
kowski twierdzi, że rabini często posługiwali się takim sformułowa-
niem, cytując tradycyjną interpretację Tory i proponując w antytezie 
własne rozumienie Prawa. Na poparcie swojej interpretacji przyta-
czali cytaty z Pisma104.

Z Jezusowymi wypowiedziami jednak było inaczej. J. Neusner 
pisze: „Ale jeżeli treść uderza mnie jako jednocześnie godna po-
chwały i mająca słabe strony, to forma jest dokładnie taka, jak Ma-
teusz pisze: zdumiewająca. Czy, gdybym tam był, również podzie-
lałbym zdumienie tłumów? Tak, i to dla powodu, który Mateusz 
podaje: Ponieważ on nauczał jako ktoś, kto ma władzę, a nie jak ich 
uczeni w Piśmie. […] Tak, byłbym zdumiony. Bo oto przychodzi 
nauczyciel Tory, który mówi we własnym imieniu to, co Tora mówi 
w imieniu Boga”105.

Dlatego też, pomimo że Kazanie na Górze nie zawiera jed-
noznacznego otwartego wezwania do przyjęcia Jezusa jako osobi-
stego Pana i Zbawiciela, i Odkupiciela (hbr. goel ), całość zmusza 
żydowskiego słuchacza do podjęcia ostatecznej decyzji: czy ja chcę 
być z Nim, czy pozostaję bez Niego? Czy chcę cierpieć prześlado-
wania z Jego powodu? Czy chcę mówić do Niego: „Panie! Panie!” 
i wejść do Królestwa Niebios? Czy przejmę się tym, że On może 
oświadczyć w Dniu Ostatnim: „Nigdy cię nie znałem”? Czy chcę 
słuchać i wypełniać Jego słowa jako roztropny budowniczy? Czy ta 
Jego władza pochodzi od Boga, czy może jest On samozwańczym 
prorokiem?

Kazanie na Górze mówi, choć pośrednio, kim naprawdę jest 
Jezus. Słuchacze dziwili się Jego naukom. Użyte w Ewangelii Ma-

103 J. NEUSNER, op. cit., s. 39-40.
104 S. WITKOWSKI, op. cit., s. 66. Zob. też: D. Doube, „Ye have heard – but I say 

unto you”, w: Th e New Testament and Rabbinic Judaism, London 1956, s. 55-56.
105 J. NEUSNER, op. cit., s. 46.



Rozdział 352 Uwagi historyczno-krytyczne 53

teusza słowo greckie  wskazuje, że zdumieniu towa-
rzyszył też podziw. Odpowiada to podwójnej reakcji człowieka na 
spotkanie ze sferą Boską: budzi ona i zachwyt, i lęk. Ludzi dziwiła 
nie tylko wymagająca treść nauk Jezusa, zauważyli oni coś więcej. 
Znani im nauczyciele Prawa objaśniali nadane wcześniej Prawa Boże, 
jak dzisiaj czynią to wykładowcy teologii, tymczasem Jezus nauczał 
od siebie. W Biblii Mojżesz nauczał z podobnym autorytetem, ale 
dlatego, że Bóg mu się objawił. Jezus natomiast nie odwoływał się 
w swoim orędziu do Boga jako autora; nie używał formuł takich, jak 
„to mówi Pan”. Kim więc był? To właśnie niepokoiło słuchaczy. Jezus 
jawił się jako człowiek, ale jak Bóg ustanawiał i potwierdzał zasady 
moralne106.

Tak naprawdę, w oderwaniu od męki, śmierci i zmartwychwsta-
nia Jezusa nie da się podjąć właściwej decyzji, uznać Go za Pana 
wszechświata i pójść za Nim na podstawie tylko tych słów, wypo-
wiedzianych na górze obok jeziora Galilejskiego. Jednak również bez 
tych słów, bez tych deklaracji jednoznacznie wskazujących na Jezusa 
jako Syna Bożego, jako Boga, Mesjasza i Zbawiciela, nie dałoby się 
zrozumieć również sensu Jego zbawczej męki, otwierającej wszyst-
kim wierzącym drogę do Królestwa Niebios, ową ciasną bramę i wą-
ską drogę, prowadzącą do życia (Mt 7, 13-14).

3.1. Krytyka tekstu

Tekst Modlitwy Pańskiej nie zawiera znaczących rozbieżności 
w starożytnych rękopisach Ewangelii Mateusza. W wersecie Mt 
6, 11 niepewny jest wyraz , potwierdzony we wszystkich 
tekstach greckich, ale różnie tłumaczony na łacinę: cottidianum (it), 
supersubstantialem (vg), perpetuum (syc), venientem (sa) oraz crasti-

num (mae, bo)107. Słownik R. Popowskiego podaje, że znaczenie 

106 M. WOJCIECHOWSKI, Czy Jezus żądał zbyt wiele? Objaśnienie Kazania 

na Górze, Częstochowa 2006, s. 119-120.
107 NA27.

wyrazu  jest niepewne. Według Keenera, nawiązuje on 
do „chleba (manny) przeznaczonego na określony dzień” w czasie 
wędrówki Izraela przez pustynię. Tradycyjnie na polski tłumaczy 
się go jako chleb „powszedni” (również Najnowszy przekład 108 za-
chowuje takie sformułowanie), zaś D. Stern przełożył to opisowo 
jako „pokarm, którego nam dziś potrzeba”. G. Lohfi nk wyprowa-
dza ten wyraz od  (‘następować, nadchodzić, być bliskim’) 
i wnioskuje, że chodzi o prośbę o chleb na nadchodzący wieczór lub 
następny dzień109. K. Bardski wyjaśnia  jako „wystarcza-
jący na cały dzień”110, natomiast Katechizm Kościoła Katolickiego 
podaje znaczenie ‘wszelkie dobro wystarczające do utrzymania’111. 
Wyraz ten nie występuje nigdzie więcej w Nowym Testamencie, 
tylko w Modlitwie Pańskiej (w obydwu tradycjach: Mt 6, 11 oraz 
Łk 11, 3).

Kolejnym wyrazem, wyszczególnionym w aparacie krytycz-
nym, jest , zastąpiony w Didache liczbą pojedynczą, 
a u Orygenesa wyrazem . W tym samym wer-
secie 12 spotyka się kilka wariantów wyrazu ̓αφήκαμεν (  
oraz ). Największe jednak różnice dotyczą wersetu 13, któ-
ry w tekście krytycznym NA27 kończy się na wyrazie   i nie 
zawiera słów: „Ponieważ Twoje jest królestwo i moc, i chwała na 
wieki wieków. Amen”112.

Analiza statystyczna wykazuje, że wyraz , oznaczający 
Boga Ojca, pojawia się w badanym tekście tylko raz, ale trzykrot-
nie powtarza się zaimek dzierżawczy , jednoznacznie na Niego 
wskazujący. Rzeczowniki, powiązane z tym zaimkiem, otrzymują 
„rozkaz” w formie imperat. aor. pass. Do Ojca też skierowane są 

108 Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Najnowszy przekład…, op. cit.
109 G. LOHFINK, Czy Jezus głosił utopię?, Poznań 2006, s. 75.
110 K. BARDSKI, Podręcznik do nauki języka greckiego Nowego Testamentu, War-

szawa 1999, s. 58.
111 KKK, 2837.
112 Cyt. za: Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Najnowszy przekład…, 

op. cit.



Rozdział 354 Uwagi historyczno-krytyczne 55

dwa czasowniki w imperat. aor. act. ( ), jeden w con. 
aor. act. ( ) oraz jeden w imperat. aor. med. ( ). 
Bardski podkreśla, że coniunctivus prohibitus wyraża usilną prośbę, 
mającą czasem rangę zakazu113. Zaimek osobowy  pojawia 
się w tekście 5 razy, zaś dzierżawczy  4 razy. Jest to wyraźna 
wskazówka, że tekst zajmuje się głównie relacją my – Ojciec (coś, 
co jest nasze – coś, co jest Jego), wyrażaną w pewnych zależno-
ściach (czynimy my – chcemy, by czynił Ojciec – niech się „uak-
tywni” coś, co do Ojca należy).

Określenie Boga jako „Ojca, który jest w niebie” pojawia się 
w Ewangelii Mateusza 20 razy, przy czym w połączeniu „Ojciec nasz” 
tylko jeden raz, właśnie w Modlitwie Pańskiej. Pozostałe wystąpienia: 
10 razy „Ojciec wasz” oraz 9 razy „Ojciec mój”. Dla porównania, u in-
nych synoptyków takie określenie pojawia się tylko 1 raz w Mk 11, 25 
(  – „Ojciec wasz, który jest w nie-
bie”) oraz 1 raz w Łk 11,13 (w nieco innym brzmieniu: 

 – „Ojciec z nieba da…”).
Wyrażenie „niech się stanie Twoja wola” (

) w identycznej formie pojawia się jeszcze raz w Mt 26, 42, pod-
czas modlitwy Jezusa w Ogrójcu.

3.2. Treść i układ Modlitwy Pańskiej

Jeśli chodzi o zawartość modlitwy, podyktowanej przez Pana Je-
zusa swoim uczniom, to w sposób uderzający składa się ona z samych 
próśb (pomijając doksologię 6, 13, której brakuje w najstarszych rę-
kopisach). Najpierw pojawiają się trzy prośby, zwrócone bezpośred-
nio do adresata, którym jest Bóg, a potem są cztery formy odnoszące 
się do mówiącego w liczbie mnogiej – „my”. G. Lohfi nk zauważa, 
że ten podział jest jeszcze bardziej wyrazisty w języku hebrajskim, 
gdzie charakterystyczna końcówka -ka tworzy rym pierwszej części 

113 K. BARDSKI, op. cit., s. 58.

próśb, zaś końcówka -enu drugiej114. Można powiedzieć, że w pierw-
szej części chodzi o „troski Boga”, zaś w drugiej pojawiają się „troski 
uczniów”.

Jednak należy zwrócić uwagę na jeszcze dwa elementy. Po-
czątek Modlitwy Pańskiej jednoznacznie wskazuje na adresata 
– jest nim nie jakiś bliżej nieznany Absolut, tylko Bóg Ojciec, 
Stwórca Nieba i Ziemi. Dwa hebrajskie słowa Awinu szebasza-

majim wskazują na konkretną Osobę Boga, który jest Ojcem dla 
narodu izraelskiego. Tradycja żydowska zawiera wiele przykładów 
tego określenia w celu uniknięcia bezpośredniego użycia wyrazu 
„Bóg”115. Przykładowo, Targum Jerozolimski komentując wer-
set Lb 21, 9 mówi: „wznosił on swe oczy w modlitwie do swego 
Ojca w Niebie”. Talmudy wkładają wyrażenie Awinu szebaszama-

jim w usta rabinów z I wieku po Chr., takich jak Eliezer Starszy 
(przed 90 r.), Gamaliel II (przed 90 r.), Eleazar ben Azarja (przed 
100 r.) i in.

Drugim zaś elementem jest odwołanie się do usposobienia 
modlących się: „jako i my odpuszczamy”. Jest to ważna deklara-
cja spełnienia konkretnych uczynków, wykonania pewnych kroków, 
które pozwalają modlącym się wystąpić z prośbą o przebaczenie.

Na podstawie tej analizy można zbudować następujący schemat 
struktury Modlitwy Pańskiej:

1) Defi nicja osoby, do której się zwracamy (Ojciec, nasz, 
w  niebie).

2) Prośba, by się wydarzyło coś, co jest związane z Jego osobą (ma 
uświęcać się Jego imię, ma przyjść Jego królestwo, ma dziać się Jego 
wola).

3) Prośba o zaspokojenie naszych potrzeb fi zycznych (chleba) 
i duchowych (przebaczenie win).

4) Odwołanie do tego, co my sami czynimy (odpuszczamy 
naszym winowajcom).

114 G. LOHFINK, op. cit., s. 67.
115 H.L. STRACK, P. BILLERBECK, op. cit., s. 394-396.



Rozdział 356

5) Prośba dotycząca naszego dalszego postępowania (nie ulegli 
pokusie i złu).

Istnieją zatem wzajemne powiązania między modlącym się, 
Bogiem, do którego kierowane są prośby, a od którego oczekuje 
się przebaczenia oraz zaspokojenia podstawowych potrzeb, inny-
mi ludźmi, z którymi modlący się styka na co dzień i którym musi 
przebaczać ich przewinienia, oraz ogólnie światem, nad którym Bóg 
króluje, i w którym modlący się funkcjonuje. Poszczególne elementy 
tej struktury znajdują odzwierciedlenie w typowym modlitewniku 
hebrajskim, zawierającym również ich rozwinięcie.

Rozdział 4 

PORÓWNANIE TEKSTU MODLITWY 
PAŃSKIEJ DO WSPÓŁCZESNEGO 
MODLITEWNIKA HEBRAJSKIEGO

Współczesny modlitewnik hebrajski sidur zawiera niewielkie 
różnice w zależności od regionu. Największe rozbieżności wynikają 
z tego, jakiego nurtu judaizmu (nusach) dotyczy modlitewnik: sfa-

rad (tradycja Żydów z Europy południowo-zachodniej, Afryki pół-
nocnej oraz Bliskiego Wschodu) czy aszkenaz (Europa Środkowa 
i Wschodnia). Ponieważ różnice tradycji modlitewnych wewnątrz 
judaizmu nie są przedmiotem analizy, do badań wykorzystano typo-
wy modlitewnik hebrajski pt. Sidur szabchej geulim, Jeruzalem 1995. 
Reprezentuje on nusach aszkenaz, a jego zawartość w znacznej więk-
szości pokrywa się z materiałem modlitewników innych tradycji, wy-
dawanych na przestrzeni wieków z bardzo niewielkimi zmianami. 

4.1. Ojcze nasz

Zwrot „Ojcze nasz, który jesteś w niebie” (hbr. Awinu szeba-

szamajim) defi niuje adresata, do którego kierowana jest modlitwa. 
Według św. Tomasza z Akwinu, Bóg jest nazywany Ojcem ze wzglę-
du na sposób, w jaki nas stworzył (na obraz i podobieństwo swoje), 
z powodu sposobu, w jaki nami rządzi, oraz z powodu przybrania 
za synów116. K. Romaniuk podkreśla, że „Bóg jest w sposób bardzo 

116 Święty Tomasz z Akwinu, Wykład pacierza, Poznań 1987, s. 65.



Rozdział 458 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 59

szczególny ojcem Izraela z racji przymierza”117. M. Rosik zauważa, że 
nazywanie Boga Ojcem jest głęboko zakorzenione nawet w żydow-
skich imionach: Abiasz – „Pan jest moim Ojcem” (1 Krn 7, 8); Eliab 
– „Bóg jest moim Ojcem” (Lb 1, 9); Abiel – „Bóg jest moim Ojcem” 
(1 Sm 9, 1); Joab – „Pan jest Ojcem” (1 Sm 26, 6)118.

Zwrot „który jesteś w niebie” należy rozumieć jako omówienie, 
unikające nazwania Boga wprost. Przez wskazanie „miejsca przeby-
wania” Mateusz wyraża samego Boga. Nie wymawia on nigdzie Jego 
imienia, a określenia „Bóg” używa bardzo rzadko. „Niebo” oznacza, że 
mowa jest o Bogu prawdziwym, Stwórcy nieba i ziemi119. W Pseudo-
epigrafach i Apokryfach Bóg jest często przedstawiany jako „Ojciec 
Izraela” lub pojedynczych Izraelitów120. 

W czasach Jezusa, przed zburzeniem świątyni jerozolimskiej 
w 70 r., charyzmatyczny judaizm121 odnosił się do Boga jako Ojca. 
W Misznie traktat Berachot 5,1 stwierdza, że „starożytni chasydej-
czycy poświęcali godzinę (skupiając się przed modlitwą), aby zwrócić 
swe serca do swego Ojca w niebiosach”122. Ten sam zwrot Awinu sze-

baszamajim znajduje się również w traktacie Joma 8,9123.
Wiele dzisiejszych modlitw żydowskich używa tego określenia. 

Dla przykładu, wychwalając Boga Stwórcę, modlitewnik nazywa Go 
Awinu szebaszamajim chaj wekajam („Ojciec nasz niebieski, żywy 
i wieczny”)124. W tym miejscu modlitewnika zwrot ten bezpośrednio 
sąsiaduje z wezwaniami, związanymi z Imieniem Boga oraz święto-
ścią tego Imienia. Modlitwa Kadisz Szalem, tzw. pełny Kadisz, recy-
towany na zakończenie porannego czytania Amidy, zawiera sformu-

117 K. ROMANIUK, Komentarz do codziennego pacierza, Kraków 1998, s. 226.
118 M. ROSIK, Judaistyczne tło Modlitwy Pańskiej (Mt 6, 9-13), Zeszyty nau-

kowe Centrum Badań im. Edyty Stein 4(2008), s. 41-50.
119 W. ZATORSKI, Kiedy mówimy „Ojcze nasz…”, Kraków2 2005, s. 22.
120 H.L. STRACK, P. BILLERBECK, op. cit., s. 392.
121 G. VERMES, Jezus Żyd, Kraków 2003, s. 101-103.
122 Cyt. za: ibidem, s. 281.
123 Cyt. za: M. ROSIK, op. cit.
124 Sidur szabchej geulim, Jeruzalem 1995, s. 15.

łowanie: „Ojciec ich [Izraelitów], który jest w niebie” (aram. awuchon 

di wiszmajja)125.
Po odczytaniu Tory w poniedziałek i czwartek cztery we-

zwania zaczynają się słowami: „Niech będzie wolą naszego Ojca 
Niebieskiego” (hbr. jehi racon milefanej awinu szebaszamajim)126. 
Wezwania te zawierają prośby o odbudowanie świątyni w Jerozo-
limie, o wybawienie Izraela z chorób i z ręki wroga, o zachowanie 
mędrców (rabinów) oraz o usłyszenie dobrych nowin (hbr. bsorot 

towot – słowo habsora tłumaczy się zazwyczaj właśnie jako Dobra 
Nowina, Ewangelia! Może jest to dobry punkt wyjścia do ewange-
lizacji Żydów?). 

W modlitwie szacharit jest formułka Jitbarach wejisztabach 
(„Niech będzie błogosławione i wysławiane”), po której pojawia się 
zdanie: „Bądź błogosławiony Panie, Boże nasz, w niebie wysoko (ba-

szamajim mimaal ) i na ziemi nisko”127. Podobnie wezwanie Alejnu le-

szabeach („Powinniśmy wychwalać”) ukazuje Boga jako Króla, które-
go miejsce zamieszkania jest wysoko w niebie (baszamajim mimaal ), 
a chwała Jego potęgi przebywa na wysokościach128. Innym tekstem, 
wskazującym na niebo jako mieszkanie Boga, jest wezwanie: „Spójrz 
z niebios i patrz” (habet miszamajim)129. W nim Bóg jest ukazywany 
jako ktoś, kto z niebios widzi cały ucisk Izraela, gotowego cierpieć 
z powodu wierności Przymierzu. W modlitwie arawit na zakoń-
czenie szabatu jest mowa o niebiosach jako miejscu zamieszkania 
chwały Bożej (szechiny)130. Fragment tej modlitwy jest w języku ara-
mejskim.

Interesujące sformułowanie znajduje się w dziale modlitw przy 
posiłkach (birkat hamazon). Kiedy po spożyciu posiłku zebrani pro-
szą o błogosławieństwo dla gospodarzy, wspominają praojców Abra-

125 Sidur sza’arej…, op. cit., s. 143.
126 Sidur szabchej…, op. cit., s. 76.
127 Ibidem, s. 43.
128 Ibidem, s. 92.
129 Ibidem, s. 70.
130 Ibidem, s. 127.



Rozdział 460 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 61

hama, Izaaka i Jakuba i dodają: „Na wysokościach (bamarom) niech 
wstawią się za nimi i za nami”131. W tych słowach widoczna jest wia-
ra w to, że tam w niebiosach w obecności Boga przebywają również 
Patriarchowie, którzy wstawiają się za Ludem Bożym. Ta wspólna 
dla judaizmu i Kościoła wiara w świętych obcowanie może również 
posłużyć za punkt odniesienia w budowaniu wzajemnych relacji. 
Wierzymy przecież jako chrześcijanie, że Patriarchowie i Prorocy 
Izraela, którzy nie mogli doczekać spełnienia obietnic Bożych, ale 
je oglądali z daleka (Hbr 11, 13), należą do Kościoła Chwalebnego 
i wstawiają się za nami.

Warto odnotować, że w tym miejscu Jezus nie zachęca swoich 
słuchaczy, by modlili się, używając słowa Abba. W judaizmie znane 
są przypadki użycia tego zwrotu w stosunku do Ojca w Niebie, 
lecz są to raczej wyjątki (np. talmudyczna opowieść o Chananie, 
traktat Taanit 23b). Mimo to dopiero po zesłaniu Ducha Świętego 
uprawnione jest wołanie do Boga w ten właśnie sposób (zob. Rz 8, 
15; Ga 4, 6). Niewykluczone, że w wersji Łk 11, 2 za wyrazem πά-
τερ kryje się aramejskie Abba (‘tatuś’)132, ale w przypadku zwrotu 
użytego w Ewangelii Mateusza niewątpliwie chodzi o hebrajskie 
awinu.

Poza tym niejednokrotnie w omawianym modlitewniku Si-

dur szabchej geulim Bóg jest nazywany Ojcem: „Ojciec miłosierny” 
(s. 122), „Ojciec nasz, król nasz”133 (s. 44), „Ojciec litościwy” (s. 44), 
„Ojciec nasz” (dwukrotnie na s. 51), „Ojciec miłosierdzia, mieszkają-
cy na wysokościach” (s. 210).

131 Ibidem, s. 106.
132 K. WÓJTOWICZ, Powróćmy do Ojcze nasz, „Via ConseCRata” nr 9-10(2010), 

s. 32-36.
133 Po hbr. Awinu malkenu; ten zwrot powtarzany jest wielokrotnie w czasie 

święta Jom Kippur w powiązaniu z prośbami o przebaczenie grzechów, np. w specjal-

nym modlitewniku na to święto Machzor lerosz haszana wejom hakippurim, Tel-Awiw 

1962, s. 28.

4.2. Święć się imię Twoje

„Święć się imię Twoje, przyjdź królestwo Twoje” – te słowa wy-
dają się być żywcem wzięte ze znanej żydowskiej modlitwy Kadisz, 
spisanej i wypowiadanej w języku aramejskim, która zaczyna się sło-
wami: „Niech będzie wywyższone i uświęcone Wielkie Imię… i na-
dejdzie królestwo Twoje”134. Judaistyczna koncepcja sensu ludzkiego 
życia bowiem rozróżnia dwie możliwości: uświęcenie Imienia Bo-
żego oraz poniżenie Imienia Bożego. Uświęcenie Imienia następuje 
wtedy, kiedy Żyd swoim zachowaniem świadczy o świętości Boga, 
spełniając przykazania i inne warunki Przymierza. Kiedy Żyd zacho-
wuje się w sposób niegodny Boga i Jego Przymierza, następuje poni-
żenie Imienia Bożego. Traktat Pirkej Awot (4,5) zawiera pouczenie, 
że: „każdy, kto poniża (hbr. chilul ) imię Boga potajemnie, zostanie 
ukarany jawnie”. Komentarz w modlitewniku wyjaśnia, że złe postę-
powanie Żyda prowadzi w konsekwencji do poniżenia imienia Bo-
ga135. To przekonanie znajduje odzwierciedlenie również w modli-
twie o przebaczenie grzechów136, która się kończy słowami: „napraw 
wszystkie szkody, które wyrządziłem Twemu wielkiemu imieniu”. 

Bóg pozostaje święty nawet wtedy, gdy Jego lud nie uświęca 
swoim zachowaniem Jego imienia137. W takiej sytuacji może się zda-
rzyć, że Bóg zechce uświęcić swoje Imię poprzez męczeńską śmierć 
Żyda, który nie uświęcił Imienia swoim życiem. Taki punkt widzenia 
wynika z odstępstwa Nadaba i Abihu, po śmierci których Bóg oznaj-
mił Aaronowi: „Na bliskich moich okazuje się świętość moja” (Kpł 
10, 3)138. Zatem, na dobrą sprawę, każdy modlący się o uświęcenie 

134 Sidur szabchej…, op. cit., s. 23.
135 Ibidem, s. 278.
136 Ibidem, s. 55-56.
137 H.L. STRACK, P. BILLERBECK, op. cit., s. 412.
138 Przytoczono tu tłumaczenie polskie według Biblii Warszawskiej (BiZTB, 

Warszawa 1998), ponieważ oddaje ono ideę judaistyczną uświęcenia Boga poprzez 

śmierć Jego bliskich. Nie jest to, oczywiście, jedyny sposób rozumienia hebrajskich 

wyrazów bikrowej ekodesz, można je przetłumaczyć inaczej (np.: „Okażę moją świętość 

tym, co zbliżają się do Mnie” w Biblii Tysiąclecia).



Rozdział 462 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 63

Imienia Bożego deklaruje, że będzie uświęcał je swoim życiem czy 
śmiercią. Niezmiernie ciekawe jest w tym kontekście spostrzeżenie, 
że w omawianym wersecie występuje forma gramatyczna nazywana 
passivum theologicum, czyli prawidłowe tłumaczenie z jęz. greckiego 
oznaczałoby: „Niech będzie uświęcone imię Twoje przez Ciebie sa-
mego”139. Zatem zarówno żyd, jak i uczeń Jezusa wyrażają zgodę, by 
Bóg przez ich śmierć uświęcił swoje imię, w razie gdyby ich życie nie 
było jego uświęceniem. Wspominając męczenników w czasie modli-
twy szacharit w sobotę, żydzi nazywają ich ludźmi, „którzy oddali ży-
cie na uświęcenie imienia”140. W wielu środowiskach chrześcijańskich 
„Imię Boga straciło współcześnie na swoim misterium”141. Wydaje 
się, że przybliżenie chrześcijanom żydowskiego spojrzenia na świę-
tość imienia Bożego może przyczynić się do poprawy tej sytuacji.

Oczywiście, zagadnienie „uświęcania Imienia Boga” jest repre-
zentowane w modlitewniku hebrajskim znacznie bogaciej niż tylko 
w Kadiszu. Na przykład, w codziennej modlitwie porannej znajduje 
się wołanie: „Uświęć Imię Twoje nad tymi, którzy uświęcają Imię 
Twoje, i okaż je świętym w Twoim świecie” (hbr. kadesz et-szimcha al 

makdiszej szimcha, wekadesz et-szimcha b-olamecha)142. Zatem w tym 
wezwaniu Bóg jest kimś, kto uświęca własne Imię, w myśl Kpł 10, 
3. Formuła modlitewna kończy się błogosławieństwem: Baruch ha-

mekadesz szemo barabim („błogosławiony, który uświęca swoje Imię 
wobec wielu”), zaś następna formuła ukazuje Boga jako króla królów 
„ponad wszystkimi królestwami ziemi” (hbr. eljon lechol mamlachot 

haerec). Co więcej, w modlitwie mincha na szabat święta Chanuka 
stwierdza się: „Stworzyłeś dla siebie imię święte i wielkie”143. Można 
uznać, że imię Boga jest święte z defi nicji, i nie potrzebuje samo z sie-
bie dodatkowego uświęcenia – uświęcenie jest konieczne ze względu 
na tych, wobec kogo się realizuje. Jest to potwierdzone w formułce 

139 P. GRYZIEC, op. cit., s. 96.
140 Sidur szabchej…, op. cit., s. 211.
141 A. NAPIÓRKOWSKI, op. cit., s. 66.
142 Sidur szabchej…, op. cit., s. 14.
143 Ibidem, s. 235.

modlitewnej Ata kadosz weszimcha kadosz („Ty jesteś święty i twoje 
imię jest święte”)144.

Modlitwa szacharit zawiera wezwanie jisztabach szimcha („niech 
będzie wysławiane Twoje imię”)145, zawierające wiele elementów po-
wiązanych z Modlitwą Pańską. Co prawda, nie mówi bezpośrednio 
o „uświęceniu” imienia Boga, ale porusza wiele aspektów z tym zwią-
zanych. Dalej tekst brzmi: „Królu nasz, Boże, królu wielki i święty na 
niebie i na ziemi. Tobie się należy […] świętość i królowanie. Błogo-
sławieństwa i dziękczynienia [należą się] Twemu imieniu, wielkie-
mu i świętemu […]. Błogosławiony jesteś, Panie, Boże, królu wielki 
[…], królu jedyny (hbr. jachid )”. Całe przesłanie modlitwy jisztabach 
wskazuje na niepodzielny związek pomiędzy Bogiem a Jego imie-
niem, pomiędzy wysławianiem Boga i wysławianiem Jego imienia, 
pomiędzy królowaniem Boga a Jego świętością.

Tuż po odczytaniu jisztabach oraz Psalmu 120 kantor wzywa 
obecnych: „Błogosławcie imię Pana błogosławionego”, po czym zgro-
madzenie modli się słowami: „Niech będzie błogosławione, wysła-
wiane, uwielbione, wywyższone i wyniesione imię Króla nad królami 
królów (hbr. melech malchej hamlachim), świętego, błogosławiony On. 
[…] Jego imię przewyższa wszystkie błogosławieństwa i wychwa-
lanie. Niech będzie błogosławione imię Jego królowania w chwale 
na wieki”146. Nieco dalej jest mowa o aniołach, którzy „błogosławią, 
wychwalają, wysławiają, uświęcają (hbr. makdiszin) i koronują (hbr. 
mamlichin) imię Boga, króla wielkiego, potężnego i przerażające-
go, święty On. I wszyscy oni przyjmują na siebie ciężar królestwa 
niebios […]. I przekazują sobie nawzajem prawo uświęcać (hbr. le-

hakdisz) Stwórcę […] i ogłaszają świętość (hbr. k’dusza) w bojaźni 
i mówią z drżeniem: Święty, święty, święty Pan, Bóg zastępów!”147 
Można z tego tekstu modlitwy dowiedzieć się, że uświęcanie imienia 
Boga to prawo i przywilej przede wszystkim aniołów, którzy realizu-

144 Ibidem, s. 196.
145 Ibidem, s. 41-42.
146 Ibidem, s. 42.
147 Ibidem, s. 43; są to słowa zaczerpnięte z Iz 6, 3.



Rozdział 464 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 65

ją to zadanie powtarzając słowa, przytoczone przez proroka Izajasza. 
W sobotę ta część modlitwy jest rozbudowana i zawiera wezwanie 
nakdisza: „Będziemy uświęcać i uwielbiać Ciebie, jak serafi ni […]: 
Święty, święty, święty”148, wyraźnie wskazujące, że żyd uświęca imię 
Boga naśladując aniołów i powtarzając te same słowa. Warto zwró-
cić uwagę na fakt, że w myśl tego tekstu również my, powtarzając 
w czasie Mszy św. hymn „Święty, święty, święty…” robimy dokładnie 
to samo – uświęcamy imię Boga. Podobnie Katechizm Kościoła Ka-
tolickiego wyjaśnia, że wypowiadając słowa: „święć się Imię Twoje” 
prosimy, by to imię Boże było uświęcone w nas przez nasze życie. Bo 
jeśli dobrze żyjemy, imię Boże jest błogosławione; ale jeśli źle żyjemy, 
jest ono znieważane, jak mówi Apostoł: „Z waszej przyczyny poga-
nie bluźnią imieniu Boga” (Rz 2, 24; Ez 36, 20-22)149.

Ciekawy aspekt „uświęcania” imienia Bożego zawiera sobotnia 
modlitwa poranna szacharit. Są tam słowa: „Niech będzie uświęcone 
imię Twoje wśród nas, Panie, Boże nasz, przed oczami wszystkiego, 
co żyje”150. Nie jest to zatem sprawa prywatna pojedynczego żyda ani 
nawet społeczności żydowskiej. Uświęcanie imienia Boga musi od-
bywać się publicznie, w środowisku wierzących, ale na oczach całego 
świata.

Warto odnotować, że imię Boga jest wspominane w modlitwach 
żydowskich nie tylko w związku z jego uświęceniem. Ze względu na 
Swoje imię Bóg ma zlitować się nad Izraelem (s. 44 w analizowa-
nym Sidurze) oraz przebaczyć grzechy (s. 55), żydowskie serce kocha 
Jego imię i odczuwa bojaźń przed Nim (s. 44), żyd ufa imieniu Boga 
(s. 45), do swojego imienia Bóg przybliżył żydów (hbr. kerawtanu 

malkenu leszimcha, tamże) itp. Jedno z najciekawszych wezwań mo-
dlitewnych stwierdza, że Boże „imię wielkie i święte zostało wezwane 
nad Nami” (s. 215). Jest to czynnik decydujący o odpowiedzialności 
Izraela przed Bogiem, o którym ma on świadczyć przed ludzkością.

148 Ibidem, s. 196.
149 KKK, 2045.
150 Sidur szabchej…, op. cit., s. 205.

Modlitwa dodatkowa musaf na szabat wyraża oczekiwanie, że 
„znajdzie odpocznienie cały Izrael, który uświęca Twoje imię”151. 
Uświęcenie imienia Bożego zatem jest powiązane z eschatologicz-
nym odpocznieniem, którego obrazem i zapowiedzią jest sobotni 
odpoczynek. Zagadnienie to związane jest bezpośrednio z rozważa-
niami zawartymi w 4. rozdziale Listu do Hebrajczyków i wymaga 
dodatkowego zbadania.

4.3. Przyjdź królestwo Twoje

M. Rosik152 zwraca uwagę na fakt, że już teksty biblijne defi -
niują Boga jako króla nad Izraelem: „powiedzieliście mi: Nie! Król 
będzie nad nami panował! Tymczasem Pan, wasz Bóg, jest królem 
waszym” (1 Sm 12, 12). Literatura rabiniczna nie mówi o „przyjściu” 
królestwa Bożego; używa raczej określeń typu: „ujawniło się”, „stało 
się jawnym” itp. Jako jedyny wyjątek pojawia się wyraz ata w ara-
mejskim Targumie Mich 4,8153. Podobnie jest w modlitewniku; nie 
udało mi się znaleźć ani jednego wezwania, w którym Żyd prosił-
by o „nadejście” królestwa Boga. Pojawia się w nim natomiast we-
zwanie: „niech się ujawni i stanie się widoczne Jego królowanie nad 
nami” ( jitgale wetera’e)154. Niewykluczone, że Jezus Chrystus właśnie 
to znaczenie ‘ujawnienia’ wkładał w wyraz, oddany w greckiej wer-
sji Ewangelii Mateusza jako ̕ελθέτω. Potwierdzać to przypuszczenie 
zdaje się użycie tego samego słowa w zdaniu: „nie ma nic ukrytego, 
co by na jaw nie wyszło (̕έλθῃ εἰς φανερόν)” (Mk 4, 22). Możliwe 
jednak, że Jezusowi chodziło o to, że Jego uczniowie mają prosić 
Boga o defi nitywne i ostateczne nadejście Królestwa, które w owym 
czasie zaledwie „przybliżyło się”. Użyty bowiem w Mk 1, 15 wyraz 
ἤγγικεν jest w formie ind. perf. act., która nadaje mu znaczenie: „było 
daleko, stało się blisko i tak pozostaje” (stan obecny, który jest wyni-

151 Ibidem, s. 218.
152 M. ROSIK, op. cit.
153 H.L. STRACK, P. BILLERBECK, op. cit., s. 418.
154 Sidur szabchej…, op. cit., s. 74.



Rozdział 466 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 67

kiem czynności przeszłej dokonanej)155. Można zatem rozumować, 
że w wyniku modlitwy uczniów Chrystusa ten stan ulegnie dalszej 
zmianie i królestwo Boże stanie się niezaprzeczalną rzeczywistością, 
oczywistą dla wszystkich.

W aramejskojęzycznej modlitwie Kadisz pojawia się wyraże-
nie jamlich malchute, dosł. „będzie królować Jego królowanie”156, na-
tomiast w codziennej modlitwie brzmią słowa: „Pan królował, Pan 
króluje, Pan będzie królował (hbr. jimloch) na wieki wieków. I będzie 
Pan królem nad całą ziemią”157. Forma imperfectum jimloch oznacza 
czas przyszły, ale również czynność ciągłą i wskazuje na przekona-
nie, że królowanie Boga nad światem po prostu trwa cały czas, ale 
w „tym dniu”, w dniu ostatecznym, ujawni się w sposób szczególny. 
Wspomniany Targum do Mich 4,8 łączy nadejście królestwa Bożego 
z przyjściem Mesjasza, który usunie grzechy ludu Izraela158.

W modlitwie Amida czytanej po południu i wieczorem pojawia 
się wezwanie, stwierdzające świętość Boga oraz Jego królowanie: „Ty 
jesteś święty i imię Twoje jest święte, i święci będą wysławiać Ciebie 
całymi dniami. Sela. Ponieważ Ty jesteś królem wielkim i świętym”159. 
Nieco dalej Bóg jest nazwany „królem nad królami królów, święty 
i błogosławiony”160. Wydaje się, że nieprzypadkowo świętość imienia 
i królowanie Boga znajdują się obok siebie w Modlitwie Pańskiej – te 
dwa aspekty są głęboko powiązane ze sobą w religijności żydowskiej.

Królowanie Boga nad Izraelem oraz nad całym światem powta-
rza się w modlitewniku żydowskim wielokrotnie i wyprowadzane 
jest z licznych tekstów biblijnych. Modlitewnik Machzor nazywa 
Boga „królem najwyższym” (hbr. Melech Eljon)161. W ciągu 10 dni 
między Nowym Rokiem a Jom Kippur recytowana jest modlitwa 

155 A. i K. KORUSOWIE, Hellenike glotta. Podręcznik do nauki języka greckiego, 

Warszawa–Kraków 1994, s. 133.
156 Sidur szabchej…, op. cit., s. 23.
157 Ibidem, s. 30.
158 H.L. STRACK, P. BILLERBECK, op. cit., s. 418.
159 Sidur szabchej…, op. cit., s. 120.
160 Ibidem, s. 126.
161 Machzor…, op. cit., s. 43.

pokutna Awinu malkenu („Ojcze nasz, królu nasz”)162, odwołująca się 
do władzy Boga nad światem i nad Izraelem. Jeden z obszerniejszych 
fragmentów, poświęconych właśnie zagadnieniu królowania Boga, 
pojawia się pod koniec codziennej modlitwy szacharit i jest tym cie-
kawszy, że zawiera te same odwołania do proroka Izajasza (45, 23) co 
i List do Filipian (2, 6-11):

Cała ludzkość wezwie imienia Twojego, i nawrócisz do Siebie wszyst-

kich nieprawych ziemi. Poznają i zrozumieją wszyscy mieszkańcy 

świata, że przed Tobą musi ugiąć się każde kolano, i przysięgać każdy 

język. Przed Tobą, Panie, Boże nasz, będą zginać kolana i padać na 

twarz, i uwielbionemu imieniu Twemu oddawać chwałę. I wszyscy 

przyjmą na siebie ciężar Twojego królowania, i Ty będziesz królował 

nad nimi, wkrótce, i na wieki. Bo przecież królowanie należy do Cie-

bie, i w chwale będziesz królować, jak napisano w Twojej Torze: Pan 

będzie królem na wieki. I powiedziano: I będzie Pan królem nad całą 

ziemią, w dniu tym Pan będzie jeden i Jego imię jedno163. 

Odnotować należy, że w żydowskim pojmowaniu, wyrażonym 
w tej modlitwie, Izrael jest narodem, który przyjął na siebie „ciężar” 
królowania Boga164, i teraz należy się modlić o to, by i inne narody 
uczyniły to samo. Odmawiając jakiekolwiek rutynowe błogosławień-
stwo, żyd wypowiada formułkę: „Błogosławiony jesteś Panie, Boże 
nasz, królu wszechświata”165, tym samym jakby uznając królowanie 
Boga nad światem, podczas gdy reszta świata tego królowania nie 
uznaje. Uznanie królowania Boga przez Izrael rozciąga się w czasie 
na wszystkie pokolenia, co jest wyrażone słowami: „Królu nasz i królu 

162 Sidur szabchej…, op. cit., s. 63-65.
163 Ibidem, s. 93. Jest to cyt. z Za 14, 9. Podobne wezwania powtarzają się też 

w modlitwach popołudniowej i wieczornej, np. s. 128-129.
164 Przy innej okazji, po odczytaniu wieczornej modlitwy „Szema Israel” recytuje 

się błogosławieństwa, wśród których pada stwierdzenie, że synowie Izraela „ujrzeli moc 

Jego, wznieśli okrzyki chwały i dziękczynienia dla imienia Jego, i z chęcią przyjęli na 

siebie Jego królowanie” (Sidur szabchej…, op. cit., s. 116). W prywatnej modlitwie przed 

snem również pojawiają się słowa: „króluj nad nami na wieki!” (s. 132).
165 Sidur szabchej…, op. cit., s. 108-110.



Rozdział 468 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 69

naszych ojców”166. Tak się składa, że w żydowskiej mentalności tkwi 
pogląd, że „narody” (hbr. goim) nadal nie uznają Boga Izraela za króla 
wszechświata – także chrześcijanie. Zatem dzięki modlitwie „Ojcze 
nasz” Izrael może odkryć, że „narody” (przynajmniej chrześcijańskie) 
uznają królowanie Boga nad światem, i również wołają do Niego, by 
królowanie to objęło wszystkich bez wyjątku. Byłoby to przełomowe 
odkrycie dla wyznawców judaizmu, zwłaszcza w połączeniu z pra-
gnieniem „narodów”, by imię Boga było uświęcane. Wydaje się, że 
naród żydowski, powołany do uświęcania imienia Boga (uważający, 
że ma na to „monopol”, i jednocześnie rozumiejący, jak wielu Żydów 
czyni coś odwrotnego), mógłby odczuć zazdrość z tego powodu – 
zazdrość167, o której marzył św. Paweł, i o której pisał, że „narody” 
( ) mają ją wzbudzić i powiększać w Izraelitach (Rz 11, 11b).

W modlitwie codziennej mincha jest mowa o tym, że pobożni 
(hbr. chasidecha) opowiedzą ludzkości (hbr. bnej haadam) o chwa-
le królowania Boga i wspaniałości Jego królestwa. Kulminacją tej 
modlitwy jest stwierdzenie: „Twoje królowanie obejmuje wszyst-
kie światy (hbr. kol olamim), a panowanie Twoje (hbr. memszaletcha) 
wszystkie pokolenia”168. Równoległy tekst modlitwy arawit zapowia-
da: „Wszystkie narody, które stworzyłeś, przyjdą i złożą Ci pokłon, 
i będą służyć Twojemu imieniu”. Cała seria błogosławieństw i we-
zwań na ten temat kończy się słowami: „Nie mamy innego króla 
poza Tobą. Błogosławiony jesteś Panie, królujący w chwale! Będzie 
królował nad nami na wieki, i nad całym swoim stworzeniem”169. 
Czyż nie powinniśmy zaskoczyć żydów wiadomością, że w nas reali-
zują się słowa tej modlitwy, od wieków zanoszonej w synagogach?

W tradycji żydowskiej szabat jest czasem szczególnego „ujaw-
nienia” królowania Boga nad światem i nad Izraelem. Swoją bez-
czynnością Żyd jakby uznawał, że nie on jest panem rzeczy, tylko 

166 Ibidem, s. 47.
167 Rz 11, 11 używa wyrazu , w niektórych tłumaczeniach oddane-

go jako „większa gorliwość”; w Słowniku Popowskiego (op. cit., s. 463): „pobudzać do 

zazdrości”.
168 Sidur szabchej…, op. cit., s. 118.
169 Ibidem, s. 119.

Stwórca. Dlatego w powszechnie znanej pieśni na rozpoczęcie sza-
batu znalazły się słowa określające Boga jako Króla nad królami 
królów (melech malchej hamlachim). Natychmiast po odśpiewaniu tej 
pieśni recytuje się modlitwę Ribon kol haolamim („Władca wszyst-
kich światów”)170, która już w pierwszym zdaniu 19 razy nazywa 
Boga królem: królem potężnym, królem błogosławionym, królem 
wspaniałym, królem czystym, królem świętym itp. Całość tej modli-
twy zamyka deklaracja: „Będę wypełniał nakazy i prawa Twoje bez 
narzekań, i będę się modlił, jak to jest postanowione i nakazane”. 
W ten sposób modlący się zobowiązuje się do tego, by żyć według 
zasad i praw Bożego królestwa już teraz, kiedy ono jest jeszcze nie 
do końca jawne na tym świecie.

4.4. Bądź wola Twoja

„Niech Twoja wola spełnia się na ziemi, tak jak i w niebie”. We-
zwanie to przypomina krótką modlitwę rabbiego Eliezera (ok. 90 r. 
n.e.) zapisaną w traktacie talmudycznym Berachot 29b171.

Jak już było wspomniane, wezwanie: „Niech będzie wolą Twoją 
to lub tamto” jest bardzo charakterystyczne dla modlitwy żydow-
skiej. Najbardziej wymowna jest formułka, wypowiadana w czasie 
modlitwy szacharit przez osoby dobrowolnie poszczące: „Oby było 
wolą Twoją Panie, Boże mój i Boże moich ojców, byś wysłuchał 
mnie z miłością i życzliwością”172. Przekonanie natomiast, że wola 
Boga dzieje się w Niebie, i może wskutek modlitwy dziać się rów-
nież na ziemi, wyraża np. następująca część modlitwy Kadisz Sza-

lem: „Ten, który stwarza pokój na wysokościach, niech stworzy po-
kój nad nami i nad całym Izraelem”173. Sobotnia modlitwa szacharit 
zawiera wezwanie: „Niech Twoja wola będzie z narodem Twoim, 
Izraelem”174.

170 Ibidem, s. 157-158.
171 H.L. STRACK, P. BILLERBECK, op. cit., s. 419-420.
172 Sidur szabchej…, op. cit., s. 61.
173 Ibidem, s. 23.
174 Ibidem, s. 203.



Rozdział 470 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 71

Nieco dalej wola Boga, realizowana w Izraelu, jest kojarzona 
z męczeństwem. Wspominając tych, którzy swoją śmiercią „uświę-
cili imię Boże”, modlitewnik wyraźnie mówi: „byli oni i w życiu, 
i w śmierci złączeni [z Bogiem] […] pełniąc wolę Władcy i Jego 
pragnienia”175. Nie ma zatem w żydowskim pojmowaniu relacji z Bo-
giem myślenia, jakoby wola Jego była zawsze czymś łatwym i przy-
jemnym. Ściągając na ziemię wolę Boga, żyd musi się liczyć z tym, 
że jego odpowiedzialnością jest pełnienie tej woli – aż do krwi, do 
poświęcenia własnego życia.

Bardzo pocieszająco brzmi w związku z tym zalecenie z Pirkej 

Awot (2,4): „wykonuj wolę Jego jak własną wolę, by i On wypełniał 
twoją wolę jak własną; stłum własną wolę przed wolą Jego, a On 
stłumi wolę innych przed wolą twoją”176. Co prawda nie znajduje 
to przełożenia bezpośrednio na wezwania modlitewne, jednakże 
w sposób oczywisty zależność między wolą człowieka i jego uczyn-
kami oraz wolą Boga jest przedstawiona bardzo pozytywnie. Nie jest 
to bierne „pogodzenie się” z wolą Boga, jest to czynne uczestniczenie 
w realizacji woli Boga w życiu codziennym, w świecie, w którym ży-
jemy. Mówiąc: „bądź wola Twoja”, powinniśmy mieć to na uwadze, 
by potem tę wolę Boga realizować.

Modlitwa żydowska z pokorą poddaje woli Boga zarówno to, czy 
Żydzi będą spełniać przykazania Boże, jak i to, czy zostaną uznani za 
godnych ujrzenia przyjścia Mesjasza. Żyd prosi Boga, by Bóg otworzył 
jego serce dla Tory i dał pragnienie pełnić Jego wolę, po czym dodaje: 
„Oby było wolą Twoją, Panie, Boże nasz i Boże naszych ojców, byśmy 
przestrzegali Twoich Praw na tym świecie, oraz byśmy byli uznani za 
godnych dożyć, zobaczyć i odziedziczyć dobro i błogosławieństwo 
w dniach Mesjasza i w życiu przyszłego świata”177. Jeśli więc chcemy 
jako chrześcijanie, by wola Boga działa się na ziemi, jak w niebie, to 
może powinniśmy pomóc Żydom ujrzeć ich Mesjasza i dostąpić życia 
wiecznego w przyszłym świecie, zgodnie z ich pokorną prośbą.

175 Ibidem, s. 211.
176 Ibidem, s. 253.
177 Ibidem, s. 81.

4.5. Chleba daj nam

„Chleba naszego powszedniego daj nam dzisiaj”. Jak już wspo-
mniano, wyraz  ma znaczenie niepewne. W wydaniu in-
terlinearnym Nowego Testamentu178 jest tłumaczony jako ‘powszedni 
w zn. codzienny? obecny? niezbędny?’. Być może to pojęcie nawiązuje 
do Prz 30, 8, gdzie jest mowa o chlebie niezbędnym (hbr. lechem chuki).
Słowo  ‘chleb’ występuje w Modlitwie Pańskiej w znaczeniu 
ogólnym jako jedzenie, pożywienie, oraz w znaczeniu przenośnym 
jako środki utrzymania, majątek, praca, sposób zarabiania179. Modli-
twa o chleb jest normalnym elementem liturgii żydowskiej. W co-
dziennej porannej modlitwie Żyda pojawia się następujące sformuło-
wanie: „zapewnij mi chleb należny (hbr. chuki), daj mi i mojej rodzinie 
wyżywienie, zanim odczujemy potrzebę. Spraw, bym uczciwie zara-
biał na życie”180. Dalej wezwanie to zawiera odwołanie do Ps 104, 28, 
rozumianego jako pochwała Boga, zapewniającego pożywienie dla 
wszystkiego, co żyje. To samo odwołanie pojawia się również w modli-
twie popołudniowej (mincha), gdzie cytat Ps 104, 28 jest poprzedzony 
stwierdzeniem: „Wszystko [co żyje] kieruje do Ciebie swe oczy, a Ty 
dajesz im i karmisz każdego o odpowiedniej porze”181. Łatwo zauwa-
żyć tutaj przekonanie, przedstawiane również przez Jezusa (Mt 6, 8), 
że Bóg wie, czego nam potrzeba, zanim o cokolwiek poprosimy. Si-

dur zawiera ponadto 10 stron modlitw dotyczących jedzenia182 (przed 
posiłkiem, po posiłku, błogosławieństwa na różne potrawy), które nie 
są przedmiotem naszego zainteresowania, gdyż dotyczą konkretnej 
sytuacji przy stole, a nie modlitwy liturgicznej (społecznej).

Należy zwrócić uwagę na ważny szczegół, związany z możliwo-
ścią wykorzystania Modlitwy Pańskiej na wspólnych spotkaniach 
z Żydami niezależnie od tego, w jakim stopniu angażują się oni 

178 R.POPOWSKI, M.WOJCIECHOWSKI, tłum., Grecko-polski Nowy Testa-

ment. Wydanie interlinearne z kodami gramatycznymi, Warszawa 1993, s. 24.
179 A. BOROWSKI i in., Ojcze nasz, Kraków 1999, s. 58.
180 Sidur szabchej…, op. cit., s. 56.
181 Ibidem, s. 118.
182 Ibidem, s. 101-110; jest to dział nazwany Birkat hamazon.



Rozdział 472 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 73

w praktykowanie judaizmu183. Porównanie tekstów liturgicznych na 
dni powszednie i na szabat pokazuje, że z liturgii szabasowej usunię-
te są elementy prośby, skierowanej na zaspokojenie potrzeb osobi-
stych184. W wyniku tego zamiast 18 błogosławieństw (hbr. tfi la szmo-

ne esre) recytuje się ich 7 (hbr. tfi lat szewa). M.in. w szabat nie prosi 
się Boga „o rozum, zrozumienie i wiedzę”, o wybawienie, o uzdro-
wienie, o wyżywienie, o ustanowienie sprawiedliwości, o ustanowie-
nie królestwa Boga nad Izraelem, a nawet o wysłuchanie modlitw. 
Pod tym względem Modlitwa Pańska „nie nadaje się” do odczytania 
w szabat, gdyż jej wezwania mogą nosić – w rozumieniu żydowskim 
– charakter „interesów”, załatwianych z Panem Bogiem185.

4.6. Przebacz nam

„I przebacz nam nasze winy, jak i my przebaczamy tym, któ-
rzy przeciw nam zawinili”. Jest to jedyna prośba, w której człowiek, 
prosząc Boga, odwołuje się do własnego postępowania186. Tradycja 
żydowska raczej nie odwołuje się w modlitwach o przebaczenie do 
własnego przebaczania długów. Jednakże temat ten jest obecny w na-
uczaniu rabinicznym: np. w traktatach Bawa Kama 8,7 oraz Rosz ha-

Szana. W tym ostatnim jest przytoczona rozmowa prozelity Belurii 
z rabbanem Gamalielem II (†ok. 90 r. n.e.) i rabbim Jose Kapłanem 
(†ok. 100 r. n.e.), który opowiedział przypowieść o darowaniu win. 
W tej przypowieści wykorzystał obraz pożyczki oraz króla, który 
rozsądzał pomiędzy dłużnikiem i wierzycielem187.

183 W przypadku żydów praktykujących chodzi o okazanie im szacunku 

i uwzględnienie ich zwyczajów. W przypadku żydów niepraktykujących i nawet nie-

wierzących odniesienie do obowiązujących w judaizmie norm często wzbudza w nich 

zainteresowanie wiarą i modlitwą. 
184 W analizowanym wydaniu modlitewnika Amida odczytywana w modlitwie po-

rannej na co dzień znajduje się na s. 49-61, zaś skrócona wersja sobotnia na s. 195-201. 
185 Sidur sza’arej…, op. cit., s. 553 podaje, że właśnie znamiona „interesu” w tych 

prośbach spowodowały usunięcie ich z liturgii szabasowej. Talmud Jerozolimski 

w traktacie Szabat 15,3 mówi, że „nie wypada prosić w święto o załatwienie spraw 

powszednich”.
186 W. ZATORSKI, op. cit., s. 114.
187 H.L. STRACK, P. BILLERBECK, op. cit., s. 425-426.

Użyty w Modlitwie Pańskiej wyraz grecki ̓οφείλημα oznacza 
przede wszystkim ‘dług pieniężny’, którego darowanie odczuwa się 
jako wielki prezent. Koncepcja grzechu jako długu zaciągniętego 
względem Boga nie wynika bezpośrednio ze Starego Testamentu, 
ale wiąże się z aramejskim pojęciem hoba – ‘dług, wina’188. Wyraz ten 
pojawia się również w hebrajskiej modlitwie Awinu Malkenu, recyto-
wanej w czasie postu i w dni pokuty: „Ojcze nasz! Królu nasz! Skreśl 
w swoim wielkim miłosierdziu wszystkie nasze długi (kol szitrej cho-

wotejnu)”189.
Z reguły Żyd, błagając Boga o miłosierdzie, przypomina Bogu 

Jego łaskawość oraz zasługi praojców – a w czasach Jezusa również 
przelaną krew zwierząt składanych na ofi arę w świątyni. Być może 
w oczach słuchacza żydowskiego zdanie to nie było do końca jasne, 
skoro w wersecie Mt 6, 14 Jezus wyjaśnia: „Jeśli bowiem przebaczycie 
ludziom ich przewinienia, i wam przebaczy Ojciec wasz niebieski”, 
uzależniając tym samym odpuszczenie grzechów od wzajemnego 
przebaczania. To przypuszczenie zdaje się potwierdzać fakt, że na 
ten sam temat Jezus opowiedział przypowieść o darowaniu długów, 
kończącą się konkluzją: „Czy i ty nie powinieneś był zlitować się nad 
współsługą swoim, jak i ja zlitowałem się nad tobą?” (Mt 18, 33). 
Wewnętrzny związek tej przypowieści z Modlitwą Pańską potwier-
dza użycie wyrazów  – ‘uwolniliśmy dłuż-
ników’, nawiązujących do Mt 18, 27, gdzie wtrącony do więzienia 
sługa został zwolniony, a dług mu darowano190.

Przenośny sens słowa „dług”, oznaczającego w tym kontekście 
wykroczenia i winy, podkreśla również M. Wojciechowski191. Pisze 
on, że grzesznik ma zobowiązania wobec Boga i ludzi większe, niż 
jest w stanie spłacić, dlatego pokłada nadzieję w darowaniu długu 
przez miłosiernego Boga. Nadzieja ta jest głęboko zakorzeniona 
w Starym Testamencie, np. w postaci obietnicy, zapisanej w księ-

188 S. WITKOWSKI, op. cit., s. 133.
189 Sidur szabchej…, op. cit., s. 64.
190 W języku hebrajskim istnieje pojęcie szemita, oznaczające obowiązkowe 

darowanie długów w roku jubileuszowym (Pwt 15, 1-2). 
191 M. WOJCIECHOWSKI, Czy Jezus żądał zbyt wiele? Objaśnienie Kazania na 

Górze, Częstochowa 2006, s. 80.



Rozdział 474 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 75

dze proroka Izajasza: „Ja, właśnie Ja przekreślam twe przestępstwa 
i nie wspominam twych grzechów” (Iz 43, 25)192. Święty Grzegorz 
z Nyssy mówił: „Pragniesz odpuszczenia grzechów? Ty je wpierw 
odpuść, a Bóg zatwierdzi wyrok. Twój wyrok na bliźniego – a jest 
on w twej mocy – zapewni ci podobny wyrok u Boga”193.

Wydaje się, że dzisiejszy judaizm przyswoił ten element, obec-
ny w nauczaniu Pana Jezusa. Co wieczór, przed prywatnym (niepu-
blicznym) odczytaniem „Szema Israel” żyd rozpoczyna modlitwę 
słowami: „Panie wszechświata! Oto przebaczam wszystkim, kto 
zmuszał mnie do gniewu, dokuczał mi lub zgrzeszył (hbr. szecha-

taa) wobec mnie, [wyrządzając szkodę] mojemu ciału, mojemu ma-
jątkowi, mojej godności lub innej mojej własności […], przebaczam 
wszystkim, niech nikt nie zostanie ukarany z mojego powodu”. Jest 
to piękne rozwinięcie myśli zawartej w Modlitwie Pańskiej: „prze-
baczamy tym, którzy przeciw nam zawinili”, posunięte do szczytu 
przebaczenia – do prośby, by Bóg nie ukarał nikogo za grzechy, do-
konane przeciwko mnie. Dopiero po takim postawieniu sprawy żyd 
odważa się prosić o darowanie grzechów (hbr. mechok, dosłownie 
o „wymazanie” ich), ale zanim to uczyni, wypowie słowa: „Oby było 
wolą Twoją, Panie, Boże mój i Boże moich ojców, bym nie grze-
szył więcej, nie powtarzał swoich grzechów, nie pobudzał Ciebie 
do gniewu i nie czynił tego, co jest złe w Twoich oczach”194. 

Współczesne tłumaczenie Nowego Testamentu na hebrajski 
wykorzystuje pojęcie chet, wyraźnie oznaczające ‘grzech’, a nie ‘dług’, 
podczas gdy Peszitta zawiera wspomniany wyraz hauben. Być może 
jest to podyktowane słabą znajomością arameizmów u współcze-
snych użytkowników języka hebrajskiego, którzy w większości nie 
rozumieją części aramejskich włączonych do modlitewników, Ha-
gady na Paschę i innych tekstów religijnych. Dodatkowo, dzięki 
takiemu tłumaczeniu widać wyraźniej związek pomiędzy tekstem 

192 J.A. KŁOCZKOWSKI, Ojcze nasz – źródło modlitwy, Poznań 2009, s. 72.
193 Ibidem, s. 73.
194 Sidur szabchej…, op. cit., s. 129.

Modlitwy Pańskiej a przytoczoną wieczorną modlitwą prywatną 
o odpuszczenie grzechów.

Modlitwa o przebaczenie grzechów w dzisiejszym judaizmie 
rodzi pewien problem z powodu braku świątyni i niemożności zło-
żenia odpowiedniej ofi ary za grzech (przebłagalnej według Kpł 
4, 1-5 albo zadośćuczynienia według Kpł 5, 14-26). Dlatego też 
w codziennej modlitwie porannej prośba o odpuszczenie grzechów 
jest sformułowana oględnie: „Oby było wolą Twoją, Panie, Boże 
nasz i Boże naszych ojców, byś zlitował się nad nami i wybaczył 
(hbr. timchal) nam wszystkie nasze grzechy (hbr. chattat), i odpuścił 
(techaper) nam wszystkie nasze przewinienia (awonotejnu), i prze-
baczył wszystkie nasze przestępstwa (tislach lechol p’szaejnu)”195. Co 
prawda, dalsze słowa sugerują, by Bóg pozwolił Żydom odbudować 
świątynię i składać przepisane ofi ary, niemniej jednak przytoczone 
zdanie wskazuje wyraźnie na świadomość tego, że odkupienia może 
dokonać tylko sam Bóg.

W tym kontekście bardzo znamienne są słowa wypowiadane 
przez człowieka, który zakończył dobrowolny post i nie może złożyć 
przepisowej ofi ary: „W czasach istnienia Świątyni ten, kto zgrze-
szył, składał ofi arę. Spalano z niej tylko tłuszcz i krew, i Ty w swoim 
wielkim miłosierdziu odpuszczałeś (mechaper). Oto dziś pościłem, 
i straciłem własny tłuszcz i krew. Oby było Twoją wolą, by obecna 
utrata tłuszczu i krwi mojej [została przyjęta tak], jak gdybym złożył 
je w ofi erze na ołtarzu przed Twoim obliczem”196. Widzimy więc, że 
pojęcie ofi ary zastępczej, którą człowiek składa z samego siebie, nie 
jest całkiem obce dzisiejszemu judaizmowi, a na pewno nie daje mu 
spokoju świadomość konieczności złożenia ofi ary za przewinienia. 
Świadomość grzechu, spotęgowana przez Prawo Boże (Rz 7, 7-9) 
spowodowała, że ułożono modlitwę tachanun, w której padają moc-
ne słowa: „Nie jesteśmy tak zuchwali i uparci, by mówić do Ciebie, 
Panie, Boże nasz i Boże naszych ojców, że jesteśmy sprawiedliwi 

195 Ibidem, s. 15.
196 Ibidem, s. 61.



Rozdział 476 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 77

i nie grzeszyliśmy. Bo przecież grzeszyliśmy i my, i nasi ojcowie”197. 
I dalej są wyliczane wszelkie możliwe grzechy: zdrady, złorzeczenia, 
fałszywe oskarżenia, bunt itp. Lista popełnianych grzechów kończy 
się stwierdzeniem: „Odstępowaliśmy od Twoich przykazań i Two-
ich dobrych Praw, i nie ceniliśmy ich. Ale Ty jesteś sprawiedliwy we 
wszystkim, co przyszło na nas [jako kara], ponieważ Ty postępujesz 
zgodnie z prawdą (emet asita), a my postępujemy źle (hirsza’enu)”. 
Kulminacją wyliczania grzechów jest modlitwa w dniu Jom Kippur, 
kiedy Żydzi muszą uznać przed Bogiem, że zasługują na karę śmier-
ci, która spadłaby na nich z niebios (mita bijdej szamajim) oraz na 
cztery rodzaje wyroków, jakie dopuszczał Sanhedryn (bet din): uka-
mienowanie, spalenie, ścięcie i uduszenie198.

Prośba o odpuszczenie grzechów pojawia się również w co-
dziennej modlitwie Amida i odwołuje się do natury Boga, który jest 
„litościwy, przebaczający”: „Odpuść nam (hbr. selach lanu), Ojcze 
nasz, ponieważ zgrzeszyliśmy, przebacz nam (hbr. m’chal lanu), królu 
nasz, gdyż popełniliśmy wykroczenie (hbr. faszaenu)”199.

Świadomość nieodpuszczonego grzechu jest w modlitwach ży-
dowskich bardzo wyraźnie widoczna. Żyd przyznaje, że grzeszył od 
początku swojego pojawienia się na tym świecie i błaga Boga o prze-
baczenie przewinień (awonotaj), grzechów (chata’aj) oraz wykroczeń 
(ufsza’aj)200.

4.7. Nie wódź nas na pokuszenie, ale nas zbaw ode złego

„Nie dopuść, abyśmy ulegli pokusie, ale nas zachowaj od złego!” 
Dosłowny przekład z języka greckiego brzmiałby następująco: „Nie 
wprowadź nas w doświadczenie”201, jednak zgodnie z duchem języka 

197 Ibidem, s. 62.
198 Machzor…, op. cit., s. 165.
199 Sidur szabchej…, op. cit., s. 51.
200 Ibidem, s. 55.
201 R. POPOWSKI, M. WOJCIECHOWSKI, tłum., Grecko-polski Nowy Testa-

ment. Wydanie interlinearne…, op. cit., s. 24.

hebrajskiego należy przekładać greckie zdanie inaczej: „Spraw, byśmy 
nie ulegli pokusie”202. Brat John z Taizé wyjaśnia: „Bóg umieszcza nas 
na drodze, na której będziemy nieuchronnie poddawani sprawdzia-
nowi. Jednakże stwierdzenie, że Bóg chce, żebyśmy cierpieli […], 
żebyśmy «weszli w pokusę» i w ten sposób zboczyli z drogi, było-
by straszliwym bluźnierstwem”203. W tym znaczeniu „kuszenie jest 
częścią Bożego planu zbawienia. Plan ten zakłada wolność człowie-
ka, bez której dojście do Boga nie sprawiałoby żadnej trudności”204. 
A. Napiórkowski ujmuje to następująco: „Kusi nas szatan, lecz także 
kuszą nas ludzie. […] Bóg dopuszcza, abyśmy byli kuszeni, ale to nie 
On sam nas kusi”205.

W odniesieniu do tego wersetu C.S. Keener twierdzi, że podo-
bieństwo do starożytnych modlitw żydowskich i aramejskie sformu-
łowania, leżące być może u podłoża tego wersetu, sugerują następu-
jące jego znaczenie: „Nie dopuść, abyśmy zgrzeszyli, gdy będziemy 
poddawani próbie”206. 

A. Pronzatto uważa, że pierwotne znaczenie wyrazu  
(‘doświadczać, próbować’) uprawnia do odczytywania dosłownego. 
Na poparcie swojej tezy przytacza wiele przykładów biblijnych, po-
kazujących jak człowiek wodzi na pokuszenie człowieka, człowiek 
wodzi na pokuszenie Pana Boga, oraz Bóg wodzi na pokuszenie 
(wypróbowuje) człowieka207. Rozumowanie tego typu jest zawarte 
w traktacie talmudycznym Sanhedrin 107a, gdzie jest powiedzia-
ne, że człowiek powinien unikać pokusy (lub próby, hbr. nisajon). 
W rozważaniach przywołano Ps 26, 2, w którym Dawid modlił się: 
„Sprawdź mnie, Panie, i wypróbuj”. Kiedy jednak nadeszła godzina 
pokusy (próby), Dawid nie był w stanie się oprzeć i zgrzeszył (chodzi 

202 P.R. GRYZIEC, op. cit., s. 101.
203 Brat John z Taizé, Ojcze nasz… w Biblii i w życiu, Katowice 1992, s. 64.
204 Mnich Kościoła Wschodniego, Ojcze nasz, Bydgoszcz 1999, s. 70.
205 A. NAPIÓRKOWSKI, op. cit., s. 149-151.
206 C.S. KEENER, op. cit., s. 22.
207 A. PRONZATTO, Ojcze nasz. Modlitwa dzieci Bożych, Warszawa 1999, 

s. 148-151.



Rozdział 478 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 79

o cudzołóstwo z Batszebą)208. Konkluzja jest taka, że lepiej jest nie 
prosić Boga o próbę.

W modlitewniku hebrajskim znajdujemy szerszy kontekst dla 
takiego rozumienia: „Przyklej nas do swoich przykazań i nie dopuść, 
byśmy doszli do grzechu ani do występku, ani do przestępstwa, ani 
do pokusy, ani do hańby, i nie dopuść, by złe skłonności zawładnęły 
nami, i odsuń od nas (hbr. harchikenu) człowieka złego i towarzysza 
złego”209. Nieco dalej Sidur rozwija wezwanie „zachowaj od złego” 
w sposób następujący: „Niech będzie wolą Twoją, Panie, Boże mój 
i Boże ojców moich, byś mnie zachowywał (hbr. tacileni) dzisiaj i co-
dziennie przed zuchwałymi i przed zuchwałością, przed człowie-
kiem złym, przed moimi złymi skłonnościami, przed towarzyszem 
złym, przed sąsiadem złym, przed zdarzeniem złym, przed okiem 
złym, przed językiem złym, przed fałszywym świadectwem, przed 
nienawiścią ludzką, przed pomówieniem, przed śmiercią gwałtow-
ną, przed chorobą ciężką, przed nieszczęśliwym wypadkiem, przed 
wrogiem (hbr. satan), przed sądem surowym, przed okrutnym prze-
ciwnikiem w sądzie, niezależnie czy jest on Synem Przymierza, czy 
nie jest, i przed osądzeniem na karę w gehennie”210. Widzimy, jak 
wiele aspektów może się kryć za prostymi słowami: „zachowaj nas 
ode złego” (dosłownie: ‘wyciągnij nas ze złego’211).

Znamienne jest, że w codziennej modlitwie żydowskiej poja-
wia się wezwanie: „Boże mój! Zachowaj (hbr. nacor) mój język od 
zła”212. W sposób oczywisty koresponduje to z myślami zawartymi 
w Liście Jakuba, który uważa, że język „jest pełen śmiercionośnego 
jadu i ciągle zagrażającego zła” ( Jk 3, 8). Świadomość tego, że język 
może wyrządzić zło innym, znacznie poszerza ramy rozumienia słów 
Modlitwy Pańskiej: „zachowaj nas od zła”. Kiedy Bóg zachowa nasz 
język od złego, uchroni nas przed zranieniem drugiego człowieka. 
W ten sposób, modląc się, by Bóg zachował nas ode złego, modlimy 

208 H.L. STRACK, P. BILLERBECK, op. cit., s. 422.
209 Sidur szabchej…, op. cit., s. 10.
210 Ibidem, s. 11.
211 R.POPOWSKI, M.WOJCIECHOWSKI, op. cit., s. 24.
212 Sidur szabchej…, op. cit., s. 61, 155 i in.

się o to, by Bóg uchronił nas przed wyrządzaniem zła drugiemu czło-
wiekowi. Warto poszerzyć słowa dobrze znanej i często powtarzanej 
modlitwy o ten głęboki sens.

Kiedy jest odczytywana Tora w poniedziałki i czwartki, bezpo-
średnio przed wyjęciem rodałów z szafki, odmawia się prośby o od-
puszczenie grzechów, w których pada sformułowanie: „i wybaw nas 
od zła wszelkiego” (hbr. wehacilenu mikol ra). Przed położeniem roda-
łów na specjalnym stole do czytania zgromadzeni odczytują modli-
twę, zawierającą słowa: „Ojciec miłosierny […] niech wybawi nasze 
dusze od czasów złych (hbr. haszaot haraot) i odpędzi złe skłonności 
(hbr. jecer hara) od tych, których sam niesie”213.

4.8. Twoje jest królestwo, potęga i chwała

Ostatnie wezwanie, niewłączone do tekstu krytycznego NA27, 
które brzmi: „Twoje jest królestwo i moc, i chwała na wieki wie-
ków” (Mt 6, 13), również ma swoje odpowiedniki w sidurze. Między 
innym przed odczytaniem fragmentu Tory kantor wzywa obecnych 
do wywyższania imienia Boga, na co zgromadzenie odpowiada: „Do 
Ciebie, Panie, należy wielkość i moc, i piękno, i wieczność, i wspa-
niałość, ponieważ (Twoje jest) wszystko, co znajduje się na niebie 
i na ziemi. Do Ciebie, Panie, należy królowanie, i Ty jesteś głową 
wszystkiego”214.

4.9. Podsumowanie

Nie sposób nie zauważyć uderzającej zbieżności pomiędzy dzi-
siejszymi modlitwami Izraela a Modlitwą Pańską. Nie może to być 
przypadek. Po części można wytłumaczyć te zbieżności wspólnym 
źródłem inspiracji modlitewnej, jakim są natchnione teksty Biblii, 
przede wszystkim ksiąg prorockich oraz Psalmów. Jednocześnie na-
leży brać pod uwagę możliwość istnienia pewnych formułek modli-

213 Ibidem, s. 74.
214 Ibidem, s. 74.



Rozdział 480 Modlitwa Pańska a współczesny modlitewnik hebrajski 81

tewnych w judaizmie w czasach Jezusa, które uległy późniejszemu 
rozbudowaniu i rozwinięciu. Pomimo sztucznego oddzielenia Ko-
ścioła od synagogi i wprowadzenia „wrogości” nie da się nie zauważyć 
harmonii pomiędzy nauczaniem Pana Jezusa w zakresie modlitwy 
a nauczaniem rabinicznym. Wszystkie najważniejsze tematy, poru-
szone w Modlitwie Pańskiej, są żywe w modlitwie dzisiejszego Izra-
ela, a ich rozwinięcie jest zgodne z naukami Mistrza z Nazaretu.

Dające dużo do myślenia będzie przytoczenie tu świadectwa 
pewnego izraelskiego żyda215, który uwierzył w Pana Jezusa, i został 
wezwany do rabina. Na zarzut, że czyta „heretycki” Nowy Testa-
ment i wierzy w Jezusa, żyd ten odpowiedział: „Ja nie muszę czy-
tać Nowego Testamentu, by wierzyć w Jezusa. Czyż rabbi sam nie 
modlisz się co roku, wzywając imienia Jezusa, księcia naszego obli-
cza, nazwanego Metatronem?” Rabin nie miał żadnego argumentu, 
ponieważ rzeczywiście każdy modlitewnik Machzor na Jom Kippur 
zawiera wezwanie do Eliasza z adnotacją zal (‘świętej pamięci’) oraz 
do Jezusa Księcia Oblicza (hbr. sar hapanim), który żyje i zasiada 
na tronie chwały216. Niech przykład ten wystarczy, by zilustrować 
głębokie wewnętrzne powiązanie między judaizmem a chrześcijań-
stwem, rozciągające się daleko poza granice jednej tylko omawianej 
Modlitwy Pańskiej.

Z powyższego zestawienia modlitw, zawartych we współcze-
snym modlitewniku żydowskim, ze słowami Modlitwy Pańskiej 
można wywnioskować, że Jezus dobrze znał tradycje modlitewne ju-
daizmu, akceptował je i uznawał za wartościowe. Proponując własną 
formułkę modlitewną, Jezus zawiera w niej w skrótowej formie naj-
ważniejsze elementy liturgii żydowskiej, z których część jest dobrze 
znana i zrozumiała żydowskiemu słuchaczowi Kazania na Górze, 

215 Jest to świadectwo ustne, nieopublikowane, usłyszane w czasie mojego poby-

tu w Izraelu w roku 2008, w jednej z rozmów prywatnych.
216 Przeciętny żyd nie wie, co znaczy umieszczony w nawiasach po imieniu Je-

zusa skrót mt”t, ale rabini przeważnie wiedzą, że jest to imię Mesjasza, królującego 

w chwale, z greckiego Metatron (‘zasiadający na tronie [niebios]’). W modlitewniku 

Machzor…, op. cit., to wezwanie do Jezusa można znaleźć na s. 35b.

a część wymaga komentarza. Uniwersalizm każdego stwierdzenia 
Modlitwy Pańskiej powoduje, że znajduje ona już od dwóch tysięcy 
lat oddźwięk w sercu każdego wierzącego, kształtując osobiste relacje 
między człowiekiem a Bogiem. Niepodobna, by nie znalazła rezo-
nansu również w sercu dzisiejszego Żyda, który odnajdzie każde jej 
wezwanie w rozbudowanej formie w modlitewnikach używanych od 
stuleci i zaakceptowanych przez wszystkie odłamy judaizmu.

Nie powinno nas dziwić, że w teologii modlitwy, zaprezentowa-
nej w Kazaniu na Górze, zabrakło elementu zwracania się do Boga 
„w imię Jezusa”. Biorąc pod uwagę kontekst Kazania, pierwszego pu-
blicznego wystąpienia Jezusa, skierowanego do świeżo powołanych 
uczniów w obecności licznych tłumów przypadkowych słuchaczy, 
którzy być może nigdy nie pójdą za Nim, Jezus nie mógł zapropo-
nować formuły modlitewnej odwołującej się do Jego Imienia. Uczy-
nił to w zupełnie innym kontekście, w atmosferze poufnej rozmowy 
z uczniami, którzy właśnie mieli „zanurzyć się” w tajemnicę Jego 
śmierci i zmartwychwstania – jak opisuje to Ewangelia Jana w rozdz. 
14–16.

Można wyciągnąć z tego pewną praktyczną wskazówkę duszpa-
sterską. Mianowicie, głosząc niewierzącym Ewangelię o Królestwie 
Bożym i nawet zachęcając ich do modlitwy nie powinniśmy „pro-
mować” modlitwy w imię Jezusa wcześniej, niż przekonamy kogoś 
o tym, kim Jezus jest, co uczynił, i jak może zadziałać w życiu czło-
wieka, wyznającego Go swoim Panem. Inaczej narażamy człowieka 
na niebezpieczeństwo traktowania „imienia Jezus” jako magicznej 
formułki, co może źle się skończyć dla tych, którzy nie pokładają 
w tym Imieniu prawdziwej ufności, jak to się stało w przypadku 
siedmiu egzorcystów żydowskich (Dz 19, 13-17). I tym bardziej na 
etapie ewangelizacji i/lub dialogu nie należy zachęcać Żydów do za-
noszenia modlitwy „w imieniu Jezusa”.

Jednym z najważniejszych wniosków ogólnych, wynikających 
z przeprowadzonej analizy, jest obserwacja, że w strukturze, za-
proponowanej w rozdz. 4.2, blok „My” obejmuje w jednakowym 
stopniu i żydów, i chrześcijan. Należy zgodzić się z przekonaniem, 



Rozdział 482

że „Ojcze nasz nie jest modlitwą czyjąkolwiek, wymienialną, którą 
każdy mógłby zaakceptować i zastosować, niczym wspólny pasz-
port ważny w każdej strefi e religijnej”217. Z analizy wynika, że ra-
zem z żydami należymy do tej samej „strefy religijnej”. Niezależnie 
od tego, co my myślimy o nich, a oni o nas, znajdujemy się razem 
w tym samym miejscu w stosunku do Boga, którego nazywamy 
naszym Ojcem, którego imię uświęcamy i królestwo przyjmujemy 
na siebie, którego wolę chcemy pełnić i oczekujemy, że Bóg będzie 
pełnił w świecie, którego prosimy o pokarm, o przebaczenie grze-
chów oraz o zachowanie nas od zła w rozmaitych jego przejawach 
(nie wykluczając osobowego zła w postaci „przeciwnika” – hbr. sa-

tana). Z tego punktu widzenia łatwo zauważyć, że łączy nas znacz-
nie więcej niż nam i im się wydaje. „Tylko w łączności z «my» dzieci 
Bożych możemy w ogóle przekraczać granicę tego świata i wznosić 
się do Boga”218.

217 A. PRONZATTO, op. cit., s. 6.
218 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, op. cit., s. 116.

ZAKOŃCZENIE

W pracy rozpatrzono Modlitwę Pańską w wersji Ewangelii 
Mateusza (6, 9-13) i porównano do tekstów modlitw, zawartych 
w typowym współczesnym modlitewniku hebrajskim. Wyboru 
dokonano na podstawie historycznych i wewnętrznych świadectw, 
umiejscawiających zarówno Autora, jak i odbiorców Ewangelii 
Mateusza w żydowskim środowisku językowym oraz religijno-
kulturowym. Wszystko wskazuje bowiem na to, że żydowski autor 
opisywał wypowiedzi i czyny żydowskiego Mesjasza w kontaktach 
z żydami, używając języka żydowskiego i zrozumiałych dla żydow-
skiego czytelnika pojęć. Mając na uwadze ponadczasowy charak-
ter Ewangelii, wydaje się jak najbardziej słuszne, by rozpatrywać 
przesłanie Pana Jezusa w kategoriach myślowych współczesnego 
judaizmu: „Dla Żydów stałem się Żydem, aby ich pozyskać” (1 Kor 
9, 20). W analizie uwzględniono wypowiedzi dzisiejszych rabinów, 
którzy nie znajdują nic sprzecznego z judaizmem w Modlitwie 
Pańskiej, a nawet sami z niej korzystają.

Aby umiejscowić wypowiedzi Pana Jezusa we właściwym kon-
tekście, przytoczono i omówiono szerszy i węższy kontekst biblijny 
oraz religijny (w odniesieniu do niektórych pojęć związanych z mo-
dlitwą w judaizmie). Najbardziej pomocne w zrozumieniu naucza-
nia Jezusa o modlitwie okazało się rozróżnienie pomiędzy modlitwą 
społeczną a prywatną w judaizmie.

Przeprowadzono analizę porównawczą tekstu Modlitwy Pań-
skiej w odniesieniu do tekstów zawartych w typowym modlitewni-
ku żydowskim, odczytywanych przez przeciętnego żyda w dni po-
wszednie, soboty i święta. Okazało się, że wszystkie najważniejsze 
tematy, poruszone w Modlitwie Pańskiej, są żywe w modlitwie dzi-



Zakończenie84 Zakończenie 85

siejszego Izraela. W wyniku analizy stwierdzono, że opinia o zgod-
ności formuł modlitewnych podanych przez Jezusa z koncepcjami 
judaistycznymi jest jak najbardziej poprawna. Modlitewnik zawiera 
liczne rozwinięcia poszczególnych wezwań Modlitwy Pańskiej, któ-
re mogą być odkrywcze dla chrześcijan, a w szczególności:

– uświęcanie imienia Boga odbywa się poprzez samego Boga 
oraz poprzez Jego lud; odbywa się wobec tych, którzy nie zna-
ją Boga; odbywa się na wzór tego, jak to czynią aniołowie; 
odbywa się przez życie lub męczeńską śmierć wiernych;

– królowanie Boga nad światem jest stwierdzonym faktem; kró-
lowanie Boga obejmuje tych, którzy je uznają i żyją według 
Jego praw; królowanie Boga stopniowo mają przyjąć wszyscy 
ludzie;

– prosząc Boga o cokolwiek, żyd wyraża życzenie, by taka wła-
śnie była wola Boga; realizacja woli Boga w życiu pojedyncze-
go człowieka może doprowadzić do męczeństwa na chwałę 
Boga; prośby o realizację woli Boga są powiązane z konkret-
nymi działaniami, zgodnymi z wolą Boga;

– chleb powszedni pochodzi od Boga; praca, która przyczynia 
się do otrzymania chleba, powinna być uczciwa;

– odpuszczenie grzechów jest związane z odkupieniem; od-
puszczenie jest potrzebne każdemu, ponieważ każdy zgrze-
szył; prośba o przebaczenie grzechów jest powiązana z prze-
baczeniem każdemu, kto zgrzeszył przeciwko nam nawet 
nieumyślnie; 

– Bóg wybawia człowieka od różnorodnego zła (złe okolicz-
ności, zło osobowe, zło pochodzące od samego człowieka); 
modlitwa o wybawienie od złego jest powiązana z deklaracją 
wyrzeczenia się złego i postanowienia poprawy.

Z drugiej strony, wyznawcy judaizmu obeznani z typowymi ży-
dowskimi formułkami modlitewnymi mogą na podstawie przepro-
wadzonej analizy odkryć, że:

– uświęcanie imienia Boga jest przywilejem i obowiązkiem 
nie tylko aniołów i Żydów, ale również narodów (hbr. goim) 

wyznających Jezusa Chrystusa; chrześcijanie uświęcają 
imię Boga wypowiadając te same słowa, jakie wypowiadają 
w niebiosach aniołowie, i jakie wypowiadają w synagogach 
żydzi; chrześcijanie uświęcają imię Boga również własną 
śmiercią męczeńską;

– modlitwa Izraela o uznanie królowania Boga przez narody 
jest w dużej mierze spełniona, gdyż narody chrześcijańskie 
uznają Boga za króla i modlą się o rozszerzenie Jego królo-
wania na pozostałych ludzi; chrześcijanie podejmują aktyw-
ne kroki w celu doprowadzenia wszystkich ludzi do uznania 
królowania Boga;

– chrześcijanie pragną pełnić i pełnią wolę Boga, choć czynią to 
na inny sposób niż żydzi; modląc się o realizację woli Bożej 
na ziemi chrześcijanie modlą się o to samo, co i żydzi, którzy 
też pragną jej realizacji; uzgodnienie intencji modlitewnych 
z chrześcijanami jest zgodne z wolą Boga, może wzmocnić 
modlitwy i przyspieszyć ich realizację;

– chrześcijanie również uznają, że chleb codzienny pochodzi od 
Boga, który według żydowskiego rozumienia karmi wszystko, 
co żyje;

– chrześcijanie również błagają o przebaczenie win, powołu-
jąc się na to, że i sami przebaczają; chrześcijanie zwracają się 
z ufną prośbą o przebaczenie zgodnie z pouczeniem żydow-
skiego Mesjasza; chrześcijanie nie mając żadnych przepisów 
o ofi arach za grzech oczekują, że Bóg sam odkupi ich przewi-
nienia i usprawiedliwi ich; chrześcijanie mają przekonanie, że 
to odkupienie i usprawiedliwienie dokonało się przez śmierć 
i zmartwych wstanie żydowskiego Mesjasza;

– chrześcijanie mają podobne odniesienie do zła, które nie jest 
relatywne – to samo, co jest złe dla Żyda, jest złe dla chrze-
ścijanina, ponieważ Bóg jest tym, kto wybawia od złego i jed-
nych, i drugich.

Dzięki wynikom przeprowadzonej analizy, żydzi i chrześcijanie 
mogą lepiej zrozumieć swoje miejsce przed Bogiem i zauważyć, że 



Zakończenie86

„mur nienawiści” jest sztucznym tworem, który musi runąć przed 
obliczem Boga żydowskiego, wyznawanego przez chrześcijan. Aktu-
alność tego zagadnienia jest nie do przecenienia, gdyż już od dwóch 
tysięcy lat ciążą nad Kościołem Rzymskim słowa wybitnego rabina 
żydowskiego Szaula z Tarsu, wysłanego do narodów z Ewangelią 
o zbawieniu: „Gorąco pragnę ratunku dla nich i modlę się o to do 
Boga” (Rz 10, 1). Czy możemy sobie wyobrazić inną metodę świad-
czenia o tym ratunku, jeśli nie przez miłość, wzajemne zrozumienie, 
wzajemny szacunek i wspólną modlitwę?

BIBLIOGRAFIA

I. Źródła

Aland K., Aland B., Karavidopoulos J., Martini C.M., Metzger B.M., 

ed., Novum Testamentum Graece, Stuttgart27 1998.

Popowski R., Wojciechowski M., tłum., Grecko-polski Nowy Testament. Wyda-

nie interlinearne z kodami gramatycznymi, Warszawa 1993. 

Epifaniusz, Panarion, dostępne na: ‹khazarzar.skeptik.net/books/panariog.htm 

(10.12.2010)›.

Euzebiusz z Cezarei, Historia kościelna, Poznań 1924 (WAM, Kraków 1993).

Habrit hachadasza, United Bible Societies, Jerusalem 1976.

Machzor lerosz haszana wejom hakippurim, Tel-Awiw 1962.

Orygenes, Przeciw Celsusowi, ATK, Warszawa 1986.

Peshitta Aramaic/English Interlinear New Testament, dostępne na: ‹www.ara-

maicpeshitta.com/AramaicNTtools/peshitta_interlinear.htm›.

Sidur Sza’arej Tfi la (Aszkenaz), wyd. Machanaim, Jeruzalem–Moskwa 1993.

Sidur szabchej geulim, modlitewnik hebrajski, Jeruzalem 1995.

II. Dokumenty Kościoła

Benedykt XVI, Spe Salvi, encyklika, wyd. AA, Kraków 2007.

Benedykt XVI, Sacramentum Caritatis, posynodalna adhortacja apostolska, 

Pallottinum, Poznań 2007.

Benedykt XVI, Verbum Domini, posynodalna adhortacja apostolska, Wydaw-

nictwo Wrocławskiej Księgarni Archidiecezjalnej, Wrocław 2010.

Jan Paweł II, Encyklika Fides et Ratio, w: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła 

II, Znak, Kraków 1996.

Katechizm Kościoła Katolickiego, Pallottinum, Poznań 1994.

Komisja Stolicy Apostolskiej do Spraw Stosunków Religijnych z Ju-

daizmem, Żydzi i judaizm w głoszeniu Słowa Bożego i katechezie Kościoła 

katolickiego, w: Żydzi i judaizm w dokumentach Kościoła i nauczaniu Jana 



Bibliografi a88 Bibliografi a 89

Pawła II (1965–1989), ATK, Warszawa 1990. Nostra aetate (deklaracja 

o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich), w: Sobór Watykański II – 

konstytucje, dekrety, deklaracje, Pallottinum, Poznań3 1986.

Papieska Komisja Biblijna, Naród żydowski i jego Święte Pisma w Biblii chrze-

ścijańskiej, Verbum, Kielce 2002.

III. Narzędzia

Bardski K., Podręcznik do nauki języka greckiego Nowego Testamentu, Vocatio, 

Warszawa 1999.

Briks P., Podręczny słownik hebrajsko-polski i aramejsko-polski Starego Testamentu, 

Vocatio, Warszawa3 2000. 

Budde K., Hebräisches Schulbuch, Weidmannsche Buchhandlung, Berlin12 1919.

Cała A., Węgrzynek H., Zalewska G., Historia i kultura Żydów polskich. 

Słownik, WSiP, Warszawa 2000.

Ewangelia wg św. Mateusza, tłumaczenie, wstęp i komentarz ks. Józef Homer-

ski, Redakcja wydawnictw KUL, Lublin 1995.

Ewangelia wg św. Mateusza, tłumaczenie, wstęp i komentarz ks. Tadeusz Loska 

SJ, Księgarnia św. Jacka, Katowice 1995.

Konkordancja biblijna, Vocatio, Warszawa 1995.

Konkordanz zum Hebräischen Alten Testament, Deutsche Bibelgesellschaft, Stutt-

gart3 1993.

Korusowie A. i K., „Hellenike glotta”. Podręcznik do nauki języka greckiego, PWN, 

Warszawa–Kraków 1994.

Langkammer H., Mały słownik biblijny, Wrocław 1993.

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, Księgarnia św. Wojciecha, Poznań3 

1992.

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Najnowszy przekład z języków orygi-

nalnych z komentarzem, wyd. Święty Paweł, [b. m. w.] 2008.

Popowski R., Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Vocatio, Warsza-

wa 1995.

Romaniuk K., ed., Synopsa polska czterech ewangelii, Wrocław 1985.

Stern D., Komentarz żydowski do Nowego Testamentu, Vocatio, Warszawa 2004.

Summers R., Essentials of New Testament Greek, Broadman Press, Nashville 

1950.

Библия, „Жизнь с Богом”, Брюссель 1989.

IV. Opracowania

Bartnicki R., Ewangelie synoptyczne. Geneza i interpretacja, Warszawa3 2003.

Bednarz M., Ewangelie synoptyczne, Tarnów 1992.

Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, Wydawnictwo M, Kraków 2007.

Borowski A., Kontkowski J.L., Szymanek Z., Ojcze nasz, WAM, Kraków 

1999.

Brat John z Taizé, Ojcze nasz… w Biblii i w życiu, Księgarnia św. Jacka, Ka-

towice 1992.

Bright J., Historia Izraela, PAX, Warszawa 1994.

Chrostowski W., Kościół, Żydzi, Polska, Fronda, Warszawa 2009.

Czerski J., Ewangelie synoptyczne w aspekcie literackim, historycznym i teologicz-

nym, Opole 1996.

De Vries Mzn. S.Ph., Obrzędy i symbole Żydów, WAM, Kraków 2001.

Encyklopedia katolicka, KUL, Lublin 2008.

Feldman L.H., Jew and Gentile in the ancient world: attitudes and interactions 

from Alexander to Justinian, Princeton University Press, Princeton 1993.

Gądecki S., Wstęp do Ewangelii synoptycznych, Gniezno 1992.

Gryziec P. R., Według świętego Mateusza. Stary Testament ukryty w Nowym, Wy-

dawnictwo „Bratni zew”, Kraków 1998.

Hort F. J. A., Way, Truth and the Life, MacMillan and Co., New York 1984.

Ignatowski G., Inicjatywy Kościoła katolickiego we Francji na rzecz dialogu 

chrześcijańsko-żydowskiego, Wydział Teologiczny Uniwersytetu Śląskiego, 

Katowice 2004.

Jan Paweł II, Wierzę w Jezusa Chrystusa Odkupiciela, wyd. Sióstr Loretanek, 

Warszawa 1991.

Keener C. S., Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego Testamentu, Vocatio, 

Warszawa 2000.

Kesich V., Th e Gospel Image of Christ, St. Vladimir’s Seminary Press, [b. m. w.] 1991.

Kłoczkowski J. A., Ojcze nasz – źródło modlitwy, W drodze, Poznań 2009.

Kudasiewicz J., Ewangelie synoptyczne dzisiaj, Warszawa 1986.

Kudasiewicz J., Jezus historii a Chrystus wiary, Lublin 1987.

Kudasiewicz J., Ewangelie synoptyczne, w: Wstęp do Nowego Testamentu, red.  

R. Rubinkiewicz, Poznań 1996, 37–273.

Langkammer H., Ewangelie synoptyczne. Wstęp – komentarze, Wrocław 1994.

Lohfink G., Czy Jezus głosił utopię? Poznań 2006.

Mędala S., Ewangelie synoptyczne (Wprowadzenie w myśl i wezwanie ksiąg 

biblijnych), Warszawa 2006.



Bibliografi a90

Mnich Kościoła Wschodniego, Ojcze nasz, Homini, Bydgoszcz 1999.

Muchowski P., Rękopisy znad Morza Martwego, Th e Enigma Press, Kraków 

1996.

Napiórkowski A., Ojcze nasz. Medytacje z Jezusem, WAM, Kraków 2010.

Neusner J., A Rabbi Talks with Jesus, McGill-Queen’s University Press 2000.

Paciorek A., Ewangelia według św. Mateusza. Wstęp, przekład z oryginału, ko-

mentarz, cz. I, rozdziały 1-13, Edycja św. Pawła, Łódź 2005.

Paciorek A., Ewangelie synoptyczne. I. Wprowadzenie ogólne, Tarnów 2001.

Paciorek A., Ewangelie synoptyczne. III. Ewangelia według św. Marka, Tarnów 

2002.

Pronzatto A., Ojcze nasz. Modlitwa dzieci Bożych, MIC, Warszawa 1999.

Pecaric S., Hagada na Pesach i Pieśń nad Pieśniami, Pardes Lauder, Kraków 2002.

Romaniuk K., Komentarz do codziennego pacierza, Wydawnictwo M, Kraków 

1998.

Rosik M., Judaistyczne tło Modlitwy Pańskiej (Mt 6, 9-13), Zeszyty naukowe 

Centrum Badań im. Edyty Stein 4(2008), s. 41-50.

Salas A., Ewangelie synoptyczne. Jezus – Ten, który głosi Królestwo Boże, Często-

chowa 2002.

Sherwin B. L., Duchowe dziedzictwo Żydów polskich, Vocatio, Warszawa 1995.

Strack H.L., Billerbeck P., Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und 

Midrasch. Das Evangelium nach Matthäus, C.H. Beck’sche Verlagsbuch-

handlung, München10 1994.

Święty Tomasz z Akwinu, Wykład pacierza, W drodze, Poznań 1987.

Thiede C.P., d’Ancona M., Jezusowy papirus, Amber, Warszawa 2007.

Tokarz M., Argumentacja, perswazja, manipulacja, GWP, Gdańsk 2006.

VanderKam J.C., Manuskrypty znad Morza Martwego, Cyklady, Warszawa 

1996.

Vermes G., Jezus Żyd, Znak, Kraków 2003.

Witkowski S., Nowa jakość Życia – Kazanie na Górze, wyd. „La Salette”, Kra-

ków 2004.

Wojciechowski M., Czy Jezus żądał zbyt wiele? Objaśnienie Kazania na Górze, 

Wydawnictwo „Święty Paweł”, Częstochowa 2006.

Wójtowicz K., „Powróćmy do Ojcze nasz”, „Via ConseCRata” 9-10(2010), 

s. 32-36.

Zatorski W., Kiedy mówimy „Ojcze nasz…”, Tyniec, Kraków2 2005.

Żywica Z., Kościół Jezusa a judaizm i poganie według ewangelisty Mateusza, 

UWM, Olsztyn 2006.

Aneks 1 

ŻYCIORYS ŚW. PIOTRA

Idąc za pragnieniem papieża Benedykta XVI, mówiącego o zbliże-

niu chrześcijaństwa i judaizmu, chciałbym bliżej przyjrzeć się postaci 

wyrastającej z judaizmu, stanowiącej fi lar naszego Kościoła.

Nawrócenie rybaka Szymona, zwanego Piotrem, było (przynaj-

mniej w naszym odczuciu) mniej spektakularne niż nawrócenie Szaula 

z Tarsu. Wydawać by się mogło, że nie da się mówić o jakimś szczególnym 

nawróceniu człowieka, który przez trzy lata chodził z Jezusem, słucha-

jąc Jego nauk i oglądając czynione przez Niego cuda. Niemniej jednak 

bez trudu można zauważyć, jak radykalnie zmieniło się życie, postawy 

i zachowania tego człowieka po wydarzeniach paschalnych. Spróbujmy to 

prześledzić i przekonajmy się, na ile mocnym dowodem zmartwychwsta-

nia Jezusa jest życie i śmierć Apostoła Piotra.

1. Galilejski rybak

Szymon bar Jochanan urodził się w miejscowości Betsaida poło-
żonej nad jeziorem Galilejskim (zwanym też jeziorem Tyberiadzkim 
lub Kinneret). Jego ojciec Jochanan był ubogim rybakiem. Ósmego 
dnia po urodzeniu chłopiec został obrzezany i otrzymał stare hebraj-
skie imię Szym’on (inne wersje: Szymon, Symeon, Simon).

Imię to nosił jeden z dwunastu patriarchów Izraela, syn Jakuba 
i Lei. Etymologicznie jest ono powiązane ze słowem liszmoa (hbr. 
„słuchać”). Lea, niekochana żona Jakuba, kiedy urodziła swojego 
pierwszego syna, nadała mu imię Szym’on, wyrażając w ten sposób 
pewność, że Pan Bóg usłyszał o jej poniżeniu i wywyższył ją, dając 



Aneks 192 Życiorys św. Piotra 93

jej syna. Możliwe, że w czasach okupacji rzymskiej imię Szymon 
nadawano dzieciom w nadziei, że Pan usłyszy wołanie uciśnionego 
Izraela. Z drugiej strony, w tamtych czasach dziecko często nosi-
ło imię jednego z przodków lub krewnych. Tak czy inaczej, było 
ono dość rozpowszechnione wśród Żydów zarówno w Izraelu, jak 
i w diasporze. W Nowym Testamencie spotykamy kilku Szymo-
nów: Szymon Kannaj (Mt 10, 4; gr.  – ‘Kananejczyk’ lub 
‘gorliwy’), Szymon Garbarz (Dz 9, 43), Szymon Czarnoksiężnik 
(Dz 8, 9), faryzeusz imieniem Szymon (Łk 7, 40), Szymon Trędo-
waty z Betanii (Mt 26, 6), Szymon Cyrenejczyk (Mt 27, 32). Zatem 
Szymon Kefa, znany nam jako Apostoł Piotr, otrzymał podczas ob-
rzezania typowe żydowskie imię, jedno z najbardziej rozpowszech-
nionych w tamtych czasach.

Najprawdopodobniej Szymon był najstarszym z rodzeństwa. Je-
śli tak, to również i jego, tak samo jak Pana Jezusa, rodzice musieli 
zanieść do Jerozolimy do świątyni mniej więcej miesiąc po urodze-
niu, by złożyć ofi arę „wykupu pierworodnego” (Wj 13, 13; Łk 2, 23). 
Pomimo bowiem ubóstwa i niezbyt głębokiej wiedzy religijnej, gali-
lejscy Żydzi odznaczali się wielką gorliwością dla Prawa Mojżeszo-
wego i przywiązaniem do tradycji narodowych, wynikających z Tory. 
Pielgrzymowanie do Jerozolimy wiązało się albo z przejściem przez 
wrogą Samarię, albo prawie dwukrotnie dłuższą drogą przez Jerycho 
i Pustynię Judzką, ale mimo wszystko liczne pielgrzymki z Galilei 
regularnie, trzy razy w roku, przybywały do Jerozolimy.

Nieprzypadkowo jednak Żydzi z Judei traktowali Galilejczy-
ków jako „gorszych Żydów”. Pojawiające się w Ewangeliach słowa 
o Galilei pogan (Mt 4, 15) lub o tym, że z Nazaretu nie może wyjść 
nic dobrego ( J 1, 46), są echem wieloletnich zgrzytów pomiędzy 
rabinami z Judei a prostym ludem galilejskim, podatnym na wpły-
wy hellenistyczne. Dochodziło nawet do takich sytuacji, kiedy ślu-
by religijne, złożone w Galilei, były uważane za nieważne w Judei. 
Po prostu zakładało się, że Galilejczycy nie znają się na rytuałach 
i interpretacjach Tory. Krytykowano nawet wybitnych rabinów, ta-
kich jak Chanina ben Dosa czy Jose Galilejczyk, pomimo ewident-

nych cudów, za niedbałość w spełnianiu przez nich drobiazgowych 
rytuałów. Talmud odnotowuje nawet zajście, podczas którego ko-
bieta zganiła rabbiego Josego za gadatliwość, nazywając go „głupim 
Galilejczykiem”. 

Postępująca w Galilei hellenizacja dotknęła również rodzinę Szy-
mona, co jest bardzo widoczne na przykładzie imienia jego brata An-
drzeja. Jest to greckie imię Andreas, prawie nieznane w środowiskach 
żydowskich. Nie spotykamy nikogo więcej o imieniu Andrzej w całej 
Biblii, a w historii Żydów pierwsza znacząca postać, nosząca to imię, 
to Andrzej Lukuas, który przewodził powstaniu żydowskiemu w Cy-
renie (położonej w dzisiejszej Libii) w latach 115–117 po Chr.

Jeszcze jedną cechą charakterystyczną Galilejczyków, a wraz 
z nimi i Szymona, był ich język. Tak samo, jak w całym Izraelu, 
w Galilei posługiwano się językiem aramejskim, w którym występu-
ją samogłoski gardłowe ‘alef i ‘ajin, nie mające analogii w językach 
słowiańskich. Jednak w odróżnieniu od dialektów judejskich i babi-
lońskich, w mowie Galilejczyków już w czasach Jezusa te samogło-
ski zanikły i nie były wymawiane. Najbardziej znanym przykładem 
jest różnica w wymowie imienia ‘El’azar (Eleazar), które w Galilei 
brzmiało: Lazar, i właśnie w tej postaci zostało użyte w Jezusowej 
przypowieści (Łk 16, 20-25). Ta cecha języka Galilejczyków po-
wodowała liczne nieporozumienia. W Talmudzie jest odnotowana 
anegdota o Galilejczyku, który chciał kupić na rynku w Jerozolimie 
coś, co nazywał amar. Kupcy zaczęli się z niego wyśmiewać: „Głupi 
Galilejczyku, czy chcesz coś, na czym mógłbyś jeździć? A może coś 
do picia? Albo może jakieś ubranie? Albo coś na ofi arę?” W ustach 
Galilejczyka bowiem jednakowo brzmiały cztery różne słowa, różnie 
wymawiane w Judei: chamaar (osioł), chamar (wino), ‘amar (wełna) 
oraz immar (baranek).

Z tego powodu Galilejczycy rzadko byli przywoływani do 
czytania Tory w synagogach judejskich, choć powszechnie wśród 
Żydów występuje zwyczaj zapraszania każdego przybysza do tej 
zaszczytnej roli. Po prostu kiedy Galilejczyk czytał Torę, Judejczyk 
niewiele z tego rozumiał, a niektóre słowa nabierały innego sensu. 



Aneks 194 Życiorys św. Piotra 95

I z tego też powodu wiele lat później Szymona Piotra łatwo roz-
poznali jako Galilejczyka na dziedzińcu arcykapłańskim, gdzie był 
uwięziony jego Mistrz, Jezus.

Jak każdy pobożny Żyd, galilejski rybak Szymon w odpowied-
nim czasie się ożenił. Najprawdopodobniej właśnie wtedy przepro-
wadził się z rodzinnej Betsaidy do Kfar Nachum (Kafarnaum). Miał 
tam dom niedaleko synagogi, do której chodził w każdy szabat, by 
słuchać Słowa Bożego i się modlić. Odsłonięte dzisiaj ruiny syna-
gogi w Kafarnaum pochodzą z późniejszego okresu, jednak z reguły 
nowy budynek synagogi wznoszono na miejscu starego. Dokładnie 
tak samo w miejscu, gdzie niegdyś stał dom Szymona w Kafarnaum, 
w IV–VI w. zbudowano bazylikę bizantyjską, a dzisiaj nad tym miej-
scem wznosi się nowoczesny budynek kościoła.

2. Poszukiwanie Prawdy

Czytając biblijną historię powołania Szymona można wywnio-
skować, że był to kolejny etap w jego osobistych poszukiwaniach 
Prawdy – choć jego jej rozumienie na pewno różniło się od naszego 
rozumienia.

W całym Izraelu w tamtych czasach oczekiwano Mesjasza. Te 
mesjańskie nadzieje nie ominęły również Galilei, gdzie wędrowni 
nauczyciele pozyskiwali tłumy uczniów. Spodziewano się, że Mesjasz 
zajmie stanowisko arcykapłana i odnowi prawdziwy kult ofi arniczy 
w Jerozolimie. Inni oczekiwali, że będzie on prorokiem, który nauczy 
Żydów prawidłowo wypełniać wolę Boga, objawioną w Torze. Jesz-
cze inni myśleli, że będzie to król, zdolny do wzniecenia powstania 
przeciwko potędze Rzymu i wywalczenia pełnej niepodległości Izra-
ela. We wszystkich tych spekulacjach przewijał się wspólny motyw: 
każdy Żyd musi być godnym nadejścia Mesjasza, musi znać i wypeł-
niać Torę. Dlatego też i Szymon razem z bratem Andrzejem podjął 
próbę przyłączenia się do grupy uczniów jednego z najwybitniejszych 
nazyrejczyków, głoszących odnowienie i oczyszczenie poprzez rytuał 
twila, polegający na zanurzeniu w wodzie. Nazywano go Jochanan 
haMatbil – Jan Chrzciciel.

Jochanan haMatbil nie był rabinem. Nie ukończył on żadnej 
szkoły rabinicznej, nie był uczniem żadnego sławnego rabina, nie 
był powiązany z żadnym środowiskiem religijno-politycznym. Jego 
nauczanie było bardzo niepokojące dla wszystkich Żydów, ponieważ 
normalnie nikt z nich nie musiał zanurzać się, by uzyskać odpusz-
czenie grzechów. Można je było otrzymać na drodze składania ofi ar, 
natomiast do składania ofi ary konieczne było oczyszczenie rytualne, 
trwające kilka dni, związane raczej z obmywaniem. Pełne zanurzenie 
było wymagane jedynie w przypadku, kiedy poganin chciał przyjąć 
judaizm.

I w tej sytuacji pojawia się jakiś nazyrejczyk, który „nie je i nie 
pije” (Mt 11, 18), mieszka na pustyni i ubiera się w odzienie z sier-
ści wielbłąda, i który nawołuje każdego Żyda do obrzędu twila. Nic 
dziwnego, że zaniepokojeni rabini, kapłani i prosty lud szli do niego 
z pytaniem: „Kim ty jesteś? Czy jesteś Eliaszem? Czy jesteś proro-
kiem? Czy jesteś Mesjaszem?” Żaden bowiem zwykły Żyd bez wy-
kształcenia rabinicznego nie miałby prawa pouczać kogokolwiek 
na temat oczyszczenia, gdyby nie był co najmniej prorokiem.

Niestety, Jochanan haMatbil sprawił Żydom zawód. On nie był 
Mesjaszem ani nawet zwykłym prorokiem. Nie znał się na skompli-
kowanych obrzędach oczyszczenia, i nie dało się z nim dyskutować 
na ten temat (por. J 3, 25-26). Jedyne, co potrafi ł, to napominać króla 
Heroda, że żyje w grzesznym, zakazanym przez Torę związku z żoną 
własnego brata. Dlatego po początkowym „sukcesie”, w krótkim cza-
sie wielu jego uczniów odeszło. Między innymi, do innego nietypo-
wego nauczyciela, Jezusa z Nazaretu, na którego Jochanan haMatbil 
wskazał, nazywając Go Barankiem Bożym.

Jednym z pierwszych uczniów, który zainteresował się osobą 
nowego nauczyciela, był Andrzej, brat Szymona. Jan Ewangelista 
opowiada, że Andrzej razem z nienazwanym z imienia kolegą po-
szedł zapytać Jezusa, gdzie On mieszka, i pozostał u Niego ( J 1, 
37-40). W tamtych realiach oznaczało to, że porzucili oni swojego 
starego mistrza i przyłączyli sie do nowego. Uczniowie bowiem 
nie tylko słuchali wykładów swojego rabina, ale mieszkali z nim, 



Aneks 196 Życiorys św. Piotra 97

jedli i brali udział we wszystkich wydarzeniach, w jakich on brał 
udział.

Być może, już to pierwsze spotkanie z Jezusem wywarło na An-
drzeju tak wielkie wrażenie, że zapragnął on znaleźć swojego brata 
Szymona, by oznajmić mu, że oto tu jest Mesjasz, i zaprowadzić bra-
ta do Niego. Możliwe jednak, że Andrzej uznał Jezusa za Mesjasza 
na podstawie świadectwa swojego poprzedniego mistrza. Tak czy 
inaczej, faktem jest, że Szymon nie przebywał już wtedy z Jocha-
nanem haMatbilem. Wszystko wskazuje również na to, że również 
po pierwszym spotkaniu z Jezusem Szymon powrócił do domu, do 
rodziny w Kafarnaum.

Wygląda na to, że galilejski rybak Szymon po uczciwej próbie od-
dania się służbie Bogu w środowisku uczniów Jochanana haMatbila, 
a potem Jezusa z Nazaretu, uznał, że to nie dla niego. Nie posiadał on 
wystarczającej wiedzy, by prowadzić dyskusje z uczonymi w Piśmie, nie 
posiadał odwagi, by otwarcie napiętnować grzechy władców. W domu 
czekała na niego żona, być może również dzieci, łódź rybacka i sieci. 
Dla Żyda sumienne spełnianie swoich codziennych obowiązków po-
łączone z przestrzeganiem Tory oznacza pełnienie woli Bożej i usta-
nawianie Królestwa Bożego na ziemi w nie mniejszym stopniu, jak 
zwalczanie nieprzyjaciół czy budowanie państwa izraelskiego.

A jednak nowy nauczyciel Jezus nie dał za wygraną…

3. Powołanie

Ewangelista Łukasz opowiada, że pewnego razu na brzegu jezio-
ra Galilejskiego tłum cisnął się do Jezusa i wtedy On wszedł do łodzi 
i z niej nauczał ludzi stojących na brzegu (Łk 5, 1-3). Łódź należała 
do Szymona, który dał już sobie spokój z tymi wszystkimi rabinami 
i powrócił do zwykłego rybackiego życia. Szymon, oczywiście, wy-
słuchał kazania razem z innymi – ale zapewne uznał je za bardzo 
piękne i wartościowe, by natychmiast o nim zapomnieć, jak czyni to 
dzisiaj wielu z nas. W każdym razie, treści tego kazania Ewangelista 
Łukasz nie podaje. Ale w tym momencie Jezus zaskoczył Szymona, 
dając mu wyraźne polecenie: wypłyń i zarzuć sieci.

Jako stary rybak, Szymon wiedział, że to nie jest pora na zarzu-
canie sieci. Ale coś w tym rozkazie Jezusa przekonało go, że warto 
spróbować, więc bez dyskusji Szymon zrobił to, co mu powiedzia-
no. Wynik był jeszcze bardziej zaskakujący niż samo polecenie: ryby 
było tak dużo, że zapełniono po brzegi dwie łodzie.

Reakcja Szymona jest nietypowa, przynajmniej dla naszego 
społeczeństwa. Wielu z nas oczekuje, że Bóg będzie zaspokajał 
nasze potrzeby. W sumie jest to słuszne oczekiwanie, które Bóg 
chętnie spełnia. Problem polega na tym, że my, otrzymując od 
Boga kolejne błogosławieństwo, odbieramy je jako coś należnego, 
jak gdyby podstawową funkcją Boga było zaspokajanie kolejnych 
naszych potrzeb. Wielu z nas w podobnej sytuacji powiedziałoby: 
„No wreszcie Bóg usłyszał moje prośby! Wreszcie Bóg rozwiązał 
moje problemy! Teraz już skończą się moje problemy fi nansowe!” 
Szymon jednak zareagował inaczej: on przypomniał sobie o swoich 
grzechach.

Czytając w Ewangelii, że Szymon przypadł Jezusowi do kolan 
i powiedział: „Jestem człowiek grzeszny”, musimy mieć na uwadze, 
że jemu nie chodziło wcale o siedem grzechów głównych. Szymon 
uważał się za człowieka grzesznego wcale nie dlatego, że kradł, za-
bijał lub cudzołożył. Po prostu on wiedział, że się nie nadaje ani na 
rabina, ani na ucznia rabina.

Żydowskie pojmowanie grzechu w znacznej mierze różni się od 
katolickiego. Podstawowa różnica polega na tym, że my nazywamy 
grzechem umyślne złamanie Przykazań Bożych, podczas gdy dla 
Żyda umyślne złamanie jakiegokolwiek Przykazania jest przestęp-
stwem, za które należy się kara śmierci. Każdy Żyd zawarł z Bogiem 
Przymierze na górze Synaj, i podjął się wypełniania wszystkiego, 
co Przymierze od niego wymaga. Umyślne niewypełnienie jakiegoś 
wymagania oznacza świadome złamanie Przymierza – a świadome 
złamanie Przymierza pociąga za sobą tylko jedną konsekwencję: 
śmierć. Grzechem natomiast dla Żyda jest nieświadome wykrocze-
nie lub zaniedbanie, przez które zapomni się o wypełnieniu jakiegoś 
przykazania.



Aneks 198 Życiorys św. Piotra 99

Z tego też powodu niewiedza i nieuczoność należy w żydow-
skim pojmowaniu do grzechów. No bo jak może Żyd spełniać przy-
kazania, kiedy nie wie, jak to należy czynić? Szymon jako prosty ry-
bak i niewydarzony uczeń Jana Chrzciciela zdawał sobie sprawę, że 
wielokrotnie popełnia uchybienia względem Prawa Mojżeszowego, 
nawet nie wiedząc o tym. Po wielu latach on sam mówił o tych dro-
biazgowych przepisach jako o „jarzmie, którego ani my, ani nasi oj-
cowie udźwignąć nie mogli” (Dz 15, 10). Rozumiejąc, że zgłębienie 
wszystkich zawiłych interpretacji żydowskiego Prawa przekracza 
jego możliwości, Szymon uczciwie prosi Mistrza, by go zostawił: 
„Odejdź ode mnie, Panie, bo jestem człowiek grzeszny” (Łk 5, 8). 
Szymon wyczuwał, że niezwykły połów ryb oznacza szczególną 
uwagę ze strony Boga i zapewne jakieś oczekiwania względem nie-
go, i był pewien, że żadnych oczekiwań spełnić nie da rady.

Ale Jezus nie miał zamiaru odejść od niego, ponieważ uważał, 
że właśnie taki człowiek, nie zadufany we własnej wiedzy, świadomy 
swoich wad i braków, najlepiej się nadaje do misji „łowienia ludzi” dla 
Królestwa Niebios. Nie wydaje się, by Szymon zrozumiał dokładnie, 
o jakie „łowienie ludzi” chodzi Jezusowi, ale po raz drugi bez dysku-
sji wykonał polecenie, które mogło się wydawać irracjonalne. Tym 
razem bezwarunkowo i defi nitywnie poszedł za Jezusem, porzucając 
wszystko.

4. Nowe imię

Powołanie różnych ludzi przez Boga oznaczało dla nich rozpo-
częcie nowego życia i nowej misji, dlatego często otrzymywali nowe 
imię. Takie imię nadał Bóg Abramowi, nazywając go Abrahamem, 
oraz jego żonie Saraj, nazywając ją Sarą. Nowe imię otrzymał Jakub, 
którego anioł nazwał Izraelem. Otrzymał je również Jozue, który 
wcześniej nazywał się Oszea.

Nie było to jakieś wyjątkowe zjawisko na starożytnym Wscho-
dzie. Również Józef, kiedy został sprzedany do Egiptu, otrzymał 
od faraona nowe imię: Safnat Paneach. Nowe imiona otrzymali też 
w Babilonie prorok Daniel i jego trzej towarzysze.

Znamienny jest fakt, że nowe imię Szymona bar Jochanana 
nie było powiązane z jego nową funkcją „rybaka ludzi”. W związku 
z tym wydaje się, że nawet jeśli rzeczywiście Jezus nazwał Szymona 
Piotrem-skałą już na pierwszym spotkaniu (por. J 1, 42), to i tak 
nikt nie wiedział, o co chodzi z tą skałą. Dlatego też Jezus wybrał 
najlepsze okoliczności i najlepsze miejsce, które odpowiadałyby 
nadaniu nowego imienia Szymonowi. Mianowicie, w okolicach 
Cezarei Filipowej Jezus zadał swoim uczniom pytanie, za kogo oni 
Go uważają.

Cezarea Filipowa jest jedynym na terenie Izraela „skalnym mia-
stem”, w którym są budynki wykute bezpośrednio w skale, a nie zbu-
dowane z kamieni. W naszych czasach można podziwiać jeszcze inne 
porzucone skalne miasta: Petra na terenie dzisiejszej Jordanii oraz 
Hesno d-Kefo (aram. „Twierdza w skale”), zespół wykutych w skale 
setek klasztorów na terenie dzisiejszej Turcji, gdzie setki mnichów 
i tysiące wiernych poniosło śmierć męczeńską z rąk muzułmanów 
w latach 1918–1920. Niestety, władze tureckie nie zadowoliły się 
eksterminacją mnichów i dziś mają zamiar zbudować tamę na rzece 
Tygrys, zatapiając ten niesamowity zabytek, świadczący o wielkiej 
cywilizacji chrześcijańskiej w tym regionie…

Wracając do Cezarei Filipowej, przed czasami Chrystusa nie 
była ona miastem żydowskim i nazywała się Paneas, gdyż główny 
bożek, któremu tam służono, nosił imię Pan. Herod Wielki zbudo-
wał tam wspaniałą świątynię na cześć Cezara Augusta, a jego syn 
Filip zmienił nazwę miasta z Paneas na Cezarea. A ponieważ już ist-
niała w Izraelu Cezarea Nadmorska, tę nową Cezareę nazwano Fili-
pową. Wspaniałe pozostałości pogańskich świątyń wykutych w skale 
jeszcze dziś wywierają niesamowite wrażenie.

Właśnie tutaj, w pobliżu tego skalnego miasta, pogrążonego 
w bałwochwalstwie, Jezus zadał swoim uczniom pytanie: „Za kogo 
Mnie uważacie?” Zamiast odpowiedzi typu: „Uważamy, że…” Szy-
mon bar Jochanan stwierdza: „Ty jesteś Mesjasz, Syn Boga żywego” 
(Mt 16, 16). W tym miejscu, gdzie chwalono i wywyższano bałwany 
uczynione ludzką ręką i postacie mityczne będące owocem ludzkiej 



Aneks 1100 Życiorys św. Piotra 101

wyobraźni, Szymon jednoznacznie stwierdził, że Jezus jest Synem 
Boga żywego, prawdziwego, który istnieje i działa.

Nadszedł najbardziej odpowiedni moment nadania i wyjaśnie-
nia imienia Piotr. „Ty jesteś skałą” – powiedział Jezus Szymonowi, 
tak samo jak Szymon przed chwilą powiedział: „Ty jesteś Mesjasz”. 
Ta skała ma zostać fundamentem czegoś nowego, co Jezus nazwał 
swoim Kościołem (gr. ekklesia).

Wyraz ten po grecku oznacza ludzi ‘wywołanych, wezwanych 
spośród ogółu’, może również oznaczać po prostu ‘zgromadzenie, 
zebranie’ (m.in. zgromadzenie żydowskie, czyli kahał ). W Ewange-
liach słowo ekklesia pojawia się tylko dwa razy, z czego można wysnuć 
wniosek, że ani Szymon, ani inni Apostołowie nie mieli żadnego wy-
obrażenia o nowej wspólnocie wiernych, skupionych wokół Jezusa. 
Najprawdopodobniej oczekiwali, że Jezus jedynie zostanie królem 
Izraela, Mesjaszem, sprawującym władzę nad Żydami w imieniu 
Boga. Jednak tu, w Cezarei Filipowej, gdzie skały były podstawą do 
bałwochwalczej czci, Jezus nazwał Szymona skałą, na której zbudo-
wane będzie nowe zgromadzenie wierzących w Mesjasza, Syna Boga 
Żywego. Zresztą, w swoim pierwszym liście (1 P 1, 1) Szymon, na-
zwany Skała właśnie tym słowem określa swoich adresatów: eklektois, 
czyli ‘wybrani’.

Skała po grecku nazywa się petros i dlatego nowe imię Szymo-
na bar Jochanana w środowiskach greckich brzmiało „Piotr”. Jednak 
rozmawiając z uczniami po aramejsku Jezus nie nazwał Szymona 
Piotrem, tylko Kefasem, gdyż po aramejsku skała nazywa się kefo. 
Właśnie to brzmienie nowego imienia odnotował św. Jan (1, 42), 
i właśnie Kefasem nazywa go rabbi Szaul w swoich listach do Ko-
ryntian i do Galatów. Rabbi Szaul, znany nam jako Paweł z Tar-
su, który również posługiwał się na co dzień językiem aramejskim, 
w swoich listach 8 razy używa formy „Kefas”, i tylko 2 razy „Piotr”. 
W Ewangeliach i Dziejach Apostolskich imię Piotr pojawia się ok. 
150 razy jako imię własne Szymona bar Jochanana. Zresztą on sam, 
pisząc list do Kościoła, nazywa siebie właśnie Piotrem, Apostołem 
Jezusa Chrystusa (1 P 1, 1).

Ale nie tylko nowe imię zostało nadane Szymonowi w Cezarei…

5. Smicha – ordynacja na rabina

Aby lepiej zrozumieć to, co się wydarzyło w Cezarei Filipowej, 
trzeba uwzględnić mentalność żydowską oraz rabinackie doświad-
czenie Szymona bar Jochanana.

Jak wspomniano wcześniej, Szymon nie był człowiekiem uczo-
nym, a jego próba przyłączenia się do grona uczniów Jana Chrzcicie-
la zakończyła się uczciwym odejściem do codziennych zajęć rybaka. 
Szymon rozumiał, że się nie nadaje na rabina, nie potrafi  interpre-
tować zawiłości Tory i dyskutować z mędrcami o skomplikowanych 
przepisach rytualnych. Niewykluczone, że poszedł za Jezusem tylko 
dlatego, że rola „łowcy ludzi”, jaką zaproponował mu Jezus, nie wy-
magała rozstrzygania spornych kwestii halachy – żydowskiego Prawa 
religijnego (albo przynajmniej tak się Szymonowi wydawało). Ale 
w Cezarei Filipowej po otrzymaniu nowego imienia Szymon bar Jo-
chanan został ordynowany na rabina ze słowami: „I tobie dam klucze 
królestwa niebieskiego; cokolwiek zwiążesz na ziemi, będzie związa-
ne w niebie, a co rozwiążesz na ziemi, będzie rozwiązane w niebie” 
(Mt 16, 19).

W języku rabinów żydowskich władza związywania i rozwią-
zywania oznaczała ni mniej, ni więcej, jak władzę podejmowania 
wiążących decyzji halachicznych. Hebrajskie słowa asar we-hittir 
(‘związywanie i rozwiązywanie’) oznaczały u rabinów „zezwalanie 
i zabranianie”. Talmud opowiada, że władzę „związywania i roz-
wiązywania” posiadały różne szkoły rabiniczne, a przede wszystkim 
Sanhedryn jako najwyższy sąd rabinacki. Istniało przekonane, że 
ich decyzje w danej sprawie otrzymywały ostateczną ratyfi kację od 
trybunału niebieskiego i były wiążące również „w Niebie”. Zarówno 
pozabiblijne źródła historyczne jak i Ewangelie poświadczają liczne 
nadużycia związane z tą władzą. Józef Flawiusz pisał, że za królowej 
Aleksandry faryzeusze nadużywając władzy religijnej objęli faktycz-
ne rządy w państwie i mogli nawet wsadzić do więzienia lub uwol-
nić, kogo chcieli. Krytykując faryzeuszy, Jezus poniekąd uznaje ich 
władzę „związywania i rozwiązywania”: „Czyńcie więc i zachowujcie 
wszystko, co wam polecą [faryzeusze], lecz uczynków ich nie naśla-
dujcie. Mówią bowiem, ale sami nie czynią. Wiążą ciężary wielkie 



Aneks 1102 Życiorys św. Piotra 103

i nie do uniesienia i kładą je ludziom na ramiona, lecz sami palcem 
ruszyć ich nie chcą” (Mt 23, 3-4).

W tej wypowiedzi wyraźnie widać dwie podstawowe rzeczy: 
z jednej strony, słowa o wiązaniu ciężarów określają formułowanie 
zakazów i nakazów halachicznych trudnych do wykonania i zresztą 
obłudnie nie wykonywanych przez samych faryzeuszy; z drugiej zaś 
strony, Jezus poleca swoim uczniom, by „czynili i zachowywali” nauki 
faryzeuszy, czyli przyznaje słuszność ich interpretacjom przepisów 
halachy, prawa żydowskiego.

To samo dotyczy „kluczy królestwa niebieskiego”. W Ewangelii 
Łukasza Jezus krytykując uczonych w Piśmie mówi, że oni „wzięli 
klucze poznania – sami nie weszli, i innych nie wpuścili” (Łk 11, 52). 
Wygląda więc to tak, że Jezus czyni Piotra jednocześnie szafarzem, 
wyposażonym w klucze, i sędzią, mającym władzę orzekania w spra-
wach Prawa żydowskiego. Czyli przekazuje mu władzę naczelnego 
rabina.

Każdy Żyd w tym miejscu zadałby pytanie: a czy Jezus otrzy-
mał sam władzę rabiniczną, by ją przekazywać dalej? Odpowiedź 
jest taka, że Jezus nie był uczniem żadnego rabina i nie miał upraw-
nień do wyznaczania kolejnych rabinów (hbr. smicha). Znaczna część 
dyskusji Jezusa z ówczesnymi rabinami dotyczyła właśnie tego za-
gadnienia: skąd On ma władzę czynić i mówić to, co czyni i mówi? 
Prześledzenie tej dyskusji w Biblii jest niezmiernie ciekawe i dla nas 
pouczające, tutaj jednak wystarczy jedynie stwierdzenie, że Szymon 
Piotr właśnie wyznał, że Jezus jest Mesjaszem, synem Boga żywego. 
To wyznanie oznaczało wiarę, że Jezus ma namaszczenie, ordynację, 
smichę nie od ludzi, tylko od samego Boga. Dlatego też ani Szymona 
Kefę, ani Apostołów nie zdziwiło to przekazanie władzy rabinicznej 
przez Mesjasza komuś, kto uznał Go za Mesjasza.

Jest oczywiste, że historia żydowska nie odnotowuje rabbana 
Szymona Kefy bar Jochanana, ponieważ dla faryzeuszy liczyła się 
tylko ich własna ordynacja rabiniczna. W historii Kościoła natomiast 
Szymon Kefa nigdy nie zostaje nazwany rabinem, ponieważ Jezus 
wyraźnie zakazał swoim uczniom używać takiego tytułu: „Otóż wy 

nie pozwalajcie nazywać się Rabbi, albowiem jeden jest wasz Na-
uczyciel, a wy wszyscy braćmi jesteście” (Mt 23, 8).

Zresztą Szymon Kefa bardzo by sie zdziwił, gdyby nazwano go 
Ojcem Świętym, gdyż również takiego tytułowania Jezus zabraniał, 
mówiąc: „Nikogo też na ziemi nie nazywajcie waszym ojcem; jeden 
bowiem jest Ojciec wasz, Ten w niebie” (Mt 23, 9).

Tak czy inaczej, w Cezarei Filipowej Szymon bar Jochanan 
otrzymał ordynację rabiniczną i wraz z nią nowe imię. Zaczęło się 
jego nowe życie…

6. Pierwsze nieporozumienie

Mateusz Ewangelista opisuje, że natychmiast po uznaniu wiel-
kiej wiary Szymona i nadaniu mu nowego imienia – Kefa – po-
twierdzającego tę niewzruszoną wiarę, Jezus zaczął wyraźnie mówić 
o swojej męce i śmierci. Świeżo ordynowany na rabina Szymon Kefa 
zaczął Go ustawiać: „Nie przyjdzie to nigdy na Ciebie!” W jego ro-
zumowaniu, cała ta historia z powołaniem i z jego nową funkcją tra-
ciła sens, gdyby Jezus miał umrzeć w Jerozolimie, a nie objąć władzę 
królewską i/lub kapłańską. 

Najprawdopodobniej tak samo myśleli również pozostali Apo-
stołowie, ale właśnie Szymon Kefa poczuł się zobowiązany, by napo-
mnieć Jezusa. Wziął Go na bok i wyłuszczył Mu swoją wizję przy-
szłości. „Lecz On odwrócił się i rzekł do Piotra: «Zejdź Mi z oczu, 
szatanie! Jesteś Mi zawadą, bo nie myślisz o tym, co Boże, ale o tym, 
co ludzkie»” (Mt 16, 23).

Ten kubeł zimnej wody na głowę nowo wybranego przez Jezusa 
naczelnego rabina (lub mówiąc w naszych kategoriach, papieża) po-
winien być i dla nas przestrogą. Niejednokrotnie bowiem po otrzy-
maniu szczególnych łask od Boga i po doświadczeniu Jego obecności 
w naszym życiu zaczynamy się czuć na tyle pewni siebie, że próbuje-
my ustawiać Boga „pod siebie”. Wydaje nam się, że skoro Bóg do nas 
się przyznaje i nas kocha, to będzie akceptował również nasz grzech, 
naszą złość, naszą pychę, i zrozumie, że ja po prostu muszę być taki, 
jakim jestem.



Aneks 1104 Życiorys św. Piotra 105

Niestety, Bóg, okazując nam miłość i wynosząc nas ponad nasze 
słabości, oczekuje od nas przynajmniej przemiany myślenia. Bo wła-
śnie myślenie nie zmieniło się w rabinie Szymonie Kefi e, choć zmieni-
ło się wszystko inne. Jego wyobrażenie o woli Bożej nie uległo zmianie 
pod wpływem tej właśnie woli, realizowanej w jego własnym życiu.

I dlatego też Szymon Kefa został nazwany szatanem.
Nie oznacza to bynajmniej, jakoby Jezus uznał go za opętanego. 

Słowo „szatan” nie oznacza w tym kontekście żadnych istot ducho-
wych, upadłych aniołów, demonów lub czegoś w tym rodzaju. Po 
hebrajsku satan oznacza po prostu „wróg” i właśnie wrogiem nazwał 
Jezus swojego najlepszego przyjaciela, którego przed chwilą obdarzył 
najwyższym zaufaniem i najwyższą godnością.

Aby lepiej to zrozumieć, możemy odwołać się do nauczania rab-
biego Szaula, który pisał: „Bo ci, którzy żyją według ciała, myślą o tym, 
co cielesne; ci zaś, którzy żyją według Ducha, o tym, co duchowe […]. 
Dlatego zamysł ciała jest wrogi Bogu” (Rz 8, 5). Jest oczywiste, że Szy-
mon Kefa nie mógł zmienić swojego sposobu myślenia z „cielesnego” 
na „duchowy”, ponieważ jest to niemożliwe bez łaski Ducha Świętego, 
który wtedy jeszcze nie mógł być dany ludziom. Znacznie gorsze jest 
to, że my, którym Duch Święty jest dany bez ograniczeń, bez miary, 
również pozostajemy przy naszym cielesnym myśleniu i nie chcemy 
przemieniać go na duchowe, Boże. I przy tym łudzimy się, że Jezus nie 
nazwie nas swoimi wrogami, „szatanami”…

Ale wracając do rabbiego Szymona Kefy, powinniśmy odnoto-
wać niezbity fakt, że po śmierci i zmartwychwstaniu Jezusa jego my-
ślenie i podejście do pewnych spraw znacznie się zmieniło.

7. Drugie nieporozumienie

W Ewangelii Mateusza jest powiedziane, że po sześciu dniach 
od chwili ordynacji Szymona Kefy na rabina Jezus wszedł na wysoką 
górę, zabierając go ze sobą wraz z dwoma innymi uczniami – starymi 
przyjaciółmi jeszcze z Kafarnaum, braćmi Jochananem i Jaakowem, 
synami niejakiego Zawdaja, rybakami (Mt 17, 1). Cała czwórka we-
szła na górę Tabor znajdującą się w Galilei, dumnie wznoszącą się 
nad doliną Szefela.

Istnieją wszelkie przesłanki ku temu, by przypuszczać, że wła-
śnie było święto Szałasów, kiedy Żydzi zobowiązani są do tego, 
by mieszkać nie w domu, tylko w prowizorycznie wybudowanych 
namiotach lub szałasach. Sens tego obrzędu jest taki, że Izrael po 
wyjściu z Egiptu mieszkał w szałasach na pustyni, i na pamiątkę 
tego co roku wychodzi na tydzień znowu pomieszkać w szałasach. 
Jednak znaczenie symboliczne tego święta jest związane z całą serią 
wydarzeń, a mianowicie wyjściem z Egiptu, otrzymaniem Tory na 
Synaju, zdradą ze złotym cielcem, oczekiwaniem na gniew i karę 
Bożą, ponownym otrzymaniem Tablic przymierza i pojednaniem 
z Bogiem. Każde z tych wydarzeń jest powiązane z kolejnym świę-
tem w kalendarzu żydowskim, a uwieńczeniem tego wszystkiego 
jest właśnie święto Sukkot, upamiętniające fakt, że Bóg zamieszkał 
w namiotach Izraela.

Umieszczając wejście Jezusa na górę Tabor właśnie w świę-
to Szałasów możemy łatwo prześledzić symbolikę Przemienienia: 
Obecność Boga w Jezusie uwidoczniła się w postaci blasku chwały, 
tak samo, jak było z Mojżeszem po powtórnym otrzymaniu Tory 
(Wj 34, 29-30). Bóg zamieszkał w namiotach Izraela w osobie Je-
zusa, który jest „odblaskiem Jego chwały i odbiciem Jego istoty” 
(Hbr 1, 3). To wszystko było oczywiste dla Szymona Kefy, któ-
ry widział Jezusa Przemienionego, który widział rozmawiających 
z Nim Mojżesza i Eliasza, który słyszał ich rozmowę. Wydaje się, 
że w tym momencie Szymon podjął próbę „myślenia o tym, co 
Boże”, by nie powtórzyć swojego błędu sprzed sześciu dni. Według 
relacji Łukasza Ewangelisty (9, 31), rozmowa Mojżesza i Eliasza 
z Jezusem dotyczyła tego samego tematu: cierpienia i śmierci Je-
zusa. Tym razem więc Szymon Kefa, który nie chciał być ponow-
nie zaliczonym do wrogów Jezusa, zaproponował coś innego, co 
w jego mniemaniu na pewno było związane z wolą Bożą: trzeba 
postawić tu namioty i obchodzić święto szałasów razem z Mojże-
szem i Eliaszem.

Wygląda na to, że potem przez całe życie Szymon Kefa wsty-
dził się tego swojego pomysłu. Ewangelista Marek, który spisał 
swoją Ewangelię na podstawie nauczania Szymona, odnotował, że 



Aneks 1106 Życiorys św. Piotra 107

ten „nie wiedział, co powinien mówić” i że był przestraszony (Mk 
9, 6). Faktem jest, że tym razem Jezus nie zganił go za głupotę lub 
brak wiary. Jezus nawet nie zdążył nic powiedzieć, ponieważ ode-
zwał się głos z Nieba: „Oto Syn mój umiłowany, Jego słuchajcie” 
(Mt 17, 5).

Jednak słowa Szymona nie były „duchowe”, ale bardzo ludzkie. 
Po prostu on się poczuł dobrze w obecności pełnego chwały Jezusa 
i zapragnął, by ten stan trwał dłużej. Chciał pozostać na tej górze 
z Jezusem, Prorokami i kolegami, chciał świętować i czuć się dobrze. 
Myślę, że wielu z nas ma podobne odczucia w okresie Świąt Bożego 
Narodzenia, kiedy jest nam tak dobrze w gronie rodziny, ze świado-
mością, że gdzieś tam w żłobie leży Boże Dzieciątko, takie niewinne 
i miłe, zadowalające się naszym śpiewem kolęd, i nie zakłócające na-
szego dobrego samopoczucia swoimi wymaganiami.

Ale Jezus nie jest kimś, kto na zawsze pozostanie w żłóbku lub 
w świątecznych namiotach. Jezus kazał im wstać i zejść z góry, wrócić 
do ludzi po tym głębokim doświadczeniu obecności Boga, nieskoń-
czonego Dobra. Iść do ludzi i świadczyć.

Rabbi Szymon Kefa zapamiętał tę lekcję na całe życie. Krótko 
przed swoją męczeńską śmiercią odwołał się do tego wydarzenia 
na potwierdzenie autentyczności swojego nauczania: 

Uważam zaś za słuszne pobudzić waszą pamięć, dopóki jestem 

w tym namiocie, bo wiem, że bliskie jest zwinięcie mojego namio-

tu, jak to nawet Pan nasz Jezus Chrystus dał mi poznać. Starać 

się zaś będę, abyście zawsze mieli sposobność po moim odejściu 

o tym sobie przypominać. Nie za wymyślonymi bowiem mitami 

postępowaliśmy wtedy, gdy daliśmy wam poznać moc i przyjście 

Pana naszego Jezusa Chrystusa, ale [nauczaliśmy] jako naoczni 

świadkowie Jego wielkości. Otrzymał bowiem od Boga Ojca cześć 

i chwałę, gdy taki oto głos Go doszedł od wspaniałego Majestatu: 

To jest mój Syn umiłowany, w którym mam upodobanie. I słysze-

liśmy, jak ten głos doszedł z nieba, kiedy z Nim razem byliśmy na 

górze świętej (2 P 1, 13-18).

8. Kolejne nieporozumienia

Rabbi Szymon Kefa nie był pojętnym uczniem, nie nauczył się 
prowadzić błyskotliwych dyskusji z innymi rabinami, nie nauczył się 
przestrzegać wszystkich wymaganych w judaizmie drobiazgowych 
przepisów. Czytamy w Ewangeliach, że uczniowie Jezusa – a z nimi 
i Szymon – wielokrotnie postępowali niezgodnie z przyjętymi nor-
mami: to im się chciało zrywać kłosy w szabat, to nie obmyli rąk 
przed jedzeniem, to nie pościli w czasie, kiedy inni Żydzi pościli, to 
jeszcze coś. Nie potrafi li zresztą nawet sami się obronić przed kryty-
ką faryzeuszy, zawsze musiał to robić za nich Jezus.

Rabbi Szymon Kefa jest bohaterem licznych nieporozumień, 
o których mówią Ewangelie. Możemy przeczytać o niewydarzonym 
chodzeniu Szymona po wodzie, kiedy zabrakło mu wiary i zaczął 
on tonąć. Wielokrotnie właśnie Szymon Kefa prosi Jezusa o wyja-
śnienie jakiejś przypowieści, która nawet nam wydaje się zrozumiała. 
Nieraz zadaje pytania, które wyglądają na niezbyt mądre, np.: „Ile 
razy mam przebaczać?” „Poszliśmy za Tobą, co otrzymamy w za-
mian?” „Kiedy nadejdzie Królestwo Boże?” „Czy do nas mówisz, czy 
do wszystkich?” Mimo to Jezus wyraźnie go faworyzował i czynił 
jednym z nielicznych świadków niektórych wyjątkowych cudów, jak 
np. Przemienienie lub wskrzeszenie córki Jaira.

Wręcz śmiesznie wygląda dyskusja rabbiego Szymona Kefy z Je-
zusem na temat oczyszczenia rytualnego, która zawiązała się podczas 
wieczerzy paschalnej. Kiedy Jezus chciał umyć mu nogi, Szymon nie 
zgadzał się tak długo, aż Jezus mu zagroził, że nie weźmie go ze sobą 
do królestwa Bożego. Wtedy Szymon zgodził się na umycie nóg, ale 
zaczął domagać się, by Jezus umył mu również ręce i głowę. Ale na 
tym nieporozumienia się nie skończyły: Szymon był przekonany, że 
jest zdolny do wypicia tego samego kielicha co Jezus, ale tak napraw-
dę nie wiedział, o czym Jezus mówi; był przekonany, że odda życie 
za Jezusa, ale myślał o walce, a nie o pojmaniu i ukrzyżowaniu Mi-
strza; odważnie chwytał za miecz, by bronić Jezusa, kiedy Ten wcale 
nie miał zamiaru się bronić. Można by powiedzieć, że ten wybrany 
przez Jezusa uczeń, którego wiara była powodem nadania mu imie-



Aneks 1108 Życiorys św. Piotra 109

nia „Skała”, sprawiał Mistrzowi tylko zawód, nigdy tak naprawdę 
nie rozumiejąc, o co chodzi. Cokolwiek zrobił, cokolwiek powiedział, 
wszystko było nie na temat.

Właściwie ze wszystkich wypowiedzi rabbiego Szymona Kefy 
z czasu sprzed męki Jezusa tylko jedna brzmi naprawdę rozsądnie: 
„Rzekł więc Jezus do Dwunastu: Czyż i wy chcecie odejść? Odpo-
wiedział Mu Szymon Piotr: Panie, do kogóż pójdziemy? Ty masz 
słowa życia wiecznego. A myśmy uwierzyli i poznali, że Ty jesteś 
Świętym Boga” ( J 6, 67-69).

W tych słowach można zauważyć głęboką wiarę i przekonanie, że 
Jezus jest kimś wyjątkowym, komu warto zaufać, za kim warto pójść, 
nawet jak się nie rozumie wszystkiego do końca. Ciekawe jest sfor-
mułowanie „uwierzyli i poznali”, które, być może, właściwiej byłoby 
przetłumaczyć w kontekście pojęć żydowskich następująco: „zaufa-
liśmy i doświadczyliśmy”. W mentalności żydowskiej bowiem wiara 
w kogoś oznacza zaufanie, poleganie na nim, zaś poznanie oznacza 
osobiste doświadczenie, przeżycie czegoś na własnej skórze.

Oby i nas było stać na takie zaufanie, które prowadzi do osobi-
stego doświadczenia świętości Jezusa.

9. Kryzys wiary

Biorąc pod uwagę wszystko, co zostało wcześniej powiedziane 
o zdolnościach naukowych rabbiego Szymona Kefy, jego niepowo-
dzeniach i uchybieniach oraz o niesamowitym zaufaniu Jezusowi, 
wynikającym z codziennego doświadczenia życiowego, można so-
bie łatwo wyobrazić, jakie totalne załamanie przeżył ten człowiek 
w chwili, kiedy jego Mistrz został pojmany i uwięziony.

Mimowolnie przychodzi na myśl rozpacz, która musiała ogarnąć 
Abrahama w chwili, kiedy Bóg zażądał od niego złożenia w ofi erze 
jedynego syna, którego ten sam Bóg mu dał i obiecał, że właśnie z nie-
go zrodzony będzie wielki naród. Czyżby Bóg się pomylił? Czyżby 
zmienił zdanie? Czyżby Jego słowo nie miało mocy wiążącej? No bo 
jak można dawać człowiekowi nadzieję i ukochane dziecko, a potem 
żądać zabicia tego dziecka i całej nadziei z nim związanej? A jednak 

ufność Abrahama przezwyciężyła wszystko, a jego wierność została 
wynagrodzona.

Rabini żydowscy spekulują, czy to przypadkiem nie było od-
wrotnie, czy to nie Abraham wystawił Boga na próbę. Mówią oni, 
że Abraham, po rozważeniu wszystkich obietnic Bożych, postanowił 
naprawdę zabić Izaaka myśląc: „Ciekawe, jak teraz Bóg wybrnie z sy-
tuacji i spełni te swoje obietnice?” Być może, jest w tym jakaś część 
prawdy, bo w końcu również Biblia stwierdza, iż Abraham wierzył, 
że Izaak powstanie z martwych (Hbr 11, 17-19). Nic podobnego 
jednak na pewno nie mogło przyjść do głowy biednemu Szymonowi, 
którego ufność była związana z oczekiwaniem na odrodzenie poli-
tyczne Izraela – a jeśli nawet myślał coś o odrodzeniu duchowym, to 
raczej w kategoriach odnowienia kultu świątynnego i wymiany sko-
rumpowanych kapłanów na prawdziwych, z rodu Aarona. Mimo że 
Jezus wielokrotnie zapowiadał swoją mękę i zmartwychwstanie, my-
ślenie Szymona Kefy pozostawało jedynie „ludzkim”. Zresztą trudno 
oczekiwać, by było inaczej…

Spróbujmy wczuć się w stan ducha Szymona Kefy, Żyda, któ-
remu się wydawało, że został powołany przez Mesjasza do wyjąt-
kowej roli, który nabrał przekonania, że ten Mesjasz ma wyjątkową 
moc, pochodzącą od Boga, który gotów był sam z jednym mieczem 
walczyć z całą kohortą, tak mocna była jego wiara w zwycięstwo 
Mesjasza. I nagle totalne załamanie: Mesjasz pojmany, pobity i spo-
niewierany. Czy to jest możliwe? Czy to jest jakaś pomyłka, czy mi-
styfi kacja, czy obłęd? Jak to połączyć ze wszystkim, co się wydarzyło 
w ciągu ostatnich lat, kiedy Jezus stale demonstrował swoją wyjątko-
wą relację z Bogiem? W tym stanie ducha, w zwątpieniu, rozpoznany 
jako Galilejczyk i zapytany, czy nie jest jednym z uczniów tego Je-
zusa, Szymon Kefa odruchowo zaprzecza. On i tak nigdy nie trafi ał 
w oczekiwania Jezusa, i tak nie wiedział, co ma powiedzieć i co robić, 
a w tym momencie musiał doznać prawdziwego załamania. Uświa-
domił sobie przecież, że Mistrz wiedział, że on się Go zaprze. 

Trudno doświadczyć w życiu czegoś gorszego niż samotność 
i bezsilność wobec zła. I prawdopodobnie właśnie te dwa najstrasz-



Aneks 1110 Życiorys św. Piotra 111

niejsze odczucia ogarnęły Szymona Kefę tego wieczoru paschalnego 
i nie opuszczały go aż do niedzielnego poranka, kiedy przyszły ko-
biety i oznajmiły, że grób Jezusa jest pusty, a aniołowie ogłosili Jego 
zmartwychwstanie.

Można przypuszczać, iż właśnie w tym momencie rabbi Szy-
mon Kefa przeżył największy kryzys wiary, jaki tylko może przeżyć 
człowiek. Wszystko, w co wierzył dotychczas, wszystkie wyobrażenia 
o Bogu, Jego królestwie i swojej w nim roli legły w gruzach. Dlatego 
rabbi Szymon z taką desperacją rzucił się do grobu, gdzie zobaczył 
zwinięte płótna, z których w nadnaturalny sposób zniknęło ciało 
Mistrza. Ujrzał i uwierzył.

W tym miejscu należy zaznaczyć dwa bardzo istotne momen-
ty. Po pierwsze, wszystkie wydarzenia, które nastąpiły po ujrzeniu 
pustego grobu, w żaden sposób nie pasują do osoby Szymona Kefy, 
jakim go poznaliśmy z całej Ewangelii, z opisu w poprzednich roz-
działach. Rabbi Szymon Kefa został od tej chwili innym człowie-
kiem, i nie ma żadnego naturalnego wyjaśnienia dla tej przemiany. 
Jego przemówienia po tym wydarzeniu odznaczały się niezwykłą 
wiedzą i błyskotliwością, a odwaga wprawiała w zdumienie wszyst-
kich przeciwników. Ale nie była to już odwaga wojownika, ale czło-
wieka kochającego bez granic i przekonanego o tym, że śmierć ciele-
sna to nic w porównaniu do śmierci duchowej.

A po drugie, rabbi Szymon Kefa jest najlepszym przykładem na 
to, jak można być blisko Boga, blisko Jezusa, widzieć Jego działanie 
i nadal nie rozumieć, o co w tym wszystkim chodzi. Dlatego też on 
sam nie potępił nigdy żadnego ze swoich braci Żydów za zabójstwo 
Jezusa i za niewiarę w Niego, ponieważ rozumiał, że tak samo jak 
i on działali oni w nieświadomości (Dz 3, 17). Lekcja pokory, którą 
otrzymał rabbi Szymon Kefa, była bardzo bolesna, ale skuteczna.

10. „Paś owce moje”

Jezus ukazywał się swoim uczniom przez 40 dni, zanim odszedł 
w dziwny, ponadnaturalny sposób do nieba. Na jednym ze spotkań 
powierzył Szymonowi Kefi e pod opiekę wszystkich swoich uczniów 
( J 21, 15-17).

Nie była to łatwa rozmowa, a tłumaczenie polskie, niestety, 
nie oddaje całego dramatu wewnętrznego, jaki towarzyszył sło-
wom Szymona. „A gdy spożyli śniadanie, rzekł Jezus do Szymona 
Piotra: «Szymonie, synu Jana, czy miłujesz Mnie więcej aniżeli 
ci?» Odpowiedział Mu: «Tak, Panie, Ty wiesz, że Cię kocham». 
Rzekł do niego: «Paś baranki moje!»” W tekście greckim Ewan-
gelii Jana Jezus używa słowa agape, zaś Szymon Kefa słowa f ileo. 
Różnica jest zasadnicza, gdyż są to dwa całkowicie odmienne ro-
dzaje miłości.

Słowem agape w języku greckim oznaczało się miłość płynącą 
ze świadomej decyzji służenia drugiej osobie. W tej miłości nie 
jest istotne, czy osoba kochająca czuje się dobrze – jest istotne, 
czy prawidłowo rozpoznaje potrzeby osoby kochanej, czy potrafi  
te potrzeby zaspokoić i czy jest zdolna do poświęcenia dla dobra 
kochanej osoby. Chyba najlepiej istotę miłości agape opisują słowa 
samego Jezusa: „Nikt nie ma większej miłości od tej, gdy ktoś życie 
swoje oddaje za przyjaciół swoich” ( J 15, 13).

Zupełnie inaczej wygląda miłość nazywana po grecku fi leo. Jest 
to miłość powiązana z dobrym samopoczuciem, z silnym uniesie-
niem emocjonalnym, i koniecznie ze wzajemnością. Kiedy bycie 
z drugim człowiekiem nie dostarcza przyjemności, miłość fi leo wy-
gasa. Kiedy druga osoba nie odpowiada miłością na miłość, wów-
czas fi leo zanika. 

Mając to na uwadze, możemy odnotować, że Jezus pyta się 
Szymona, czy ten zdolny jest do kochania Go ponad życie. Na co 
rabbi Szymon Kefa, świadomy swej ułomności i słabości, pamię-
tający swoje zaparcie się Mistrza, nie odważa się już zapewniać 
Go o miłości i wierności aż do śmierci. Właściwie jego odpowiedź 
brzmi: „Nie, nie kocham Cię tak, jak Ty mnie kochasz, nie jestem 
w stanie oddać życie za Ciebie, stać mnie jedynie na dobre samo-
poczucie w Twojej obecności”. Ale Jezus, usłyszawszy taką odpo-
wiedź, i tak mówi: „Paś owce moje”.

Ciekawe jest, że Jezus powtarza swoje pytanie trzykrotnie, 
i trzykrotnie rabbi Szymon Kefa odpowiada tak samo, nie mając 
odwagi obiecać Mistrzowi nic ponadto. Ale i tym razem Jezus wie 



Aneks 1112 Życiorys św. Piotra 113

lepiej i zapowiada, że Szymon Kefa w swoim czasie zdobędzie się 
na tak wielką miłość agape, że odda swoje życie za Niego. Jest tego 
tak samo pewien, jak był pewien w czasie wieczerzy paschalnej, 
że pomimo całej swojej wiary i gorliwości Szymon zaprze się Go 
trzykrotnie.

Jest zupełnie oczywiste, że w tym momencie Jezus potwierdził 
ordynację Szymona Kefy na naczelnego rabina nowej wspólnoty 
żydowskiej, ufającej Zmartwychwstałemu Mesjaszowi i oczeku-
jącej na Jego powrót. Wydaje się, że w tym momencie Szymon 
już rozumie, co oznacza „łowienie ludzi” i w jaki sposób jest ono 
powiązane z jego mocną wiarą i władzą „związywania i rozwią-
zywania”. Można mieć jedynie wątpliwości, czy w tamtej chwili 
rabbi Szymon Kefa poczuł się ustanowionym biskupem Rzymu. 
Ale żadnego pytania już nie zadał Mistrzowi w związku ze swoją 
osobą…

Tak naprawdę, dopiero od tego momentu rabbi Szymon Kefa 
rozpoczął nowe życie dla Jezusa, nauczając Żydów i orzekając 
w spornych sprawach halachy. Rabbi Szaul z Tarsu w swoich listach 
podkreśla, że Szymon Kefa wraz z Janem i Jakubem był uważany 
za fi lar wiary w Jerozolimie (Ga 2, 9) oraz że jego podstawową 
misją było apostołowanie „wśród obrzezanych” (Ga 2, 8). Dzieje 
Apostolskie opowiadają o jego działalności misyjnej wśród Żydów, 
przede wszystkim w Jerozolimie. W porównaniu do Apostoła Paw-
ła, rabbi Szymon Kefa w ogóle nie podróżował w celach misyjnych. 
W Biblii czytamy jedynie o tym, jak wybrał się do wierzących do 
Samarii (Dz 8, 14), Liddy (9, 32), Jaff y (9, 38), wyjątkowo odwie-
dził dom poganina Korneliusza w Cezarei Nadmorskiej (10, 1-5), 
no i jeszcze w Liście do Galatów jest wzmianka o jego wizycie 
w kościele chrześcijańskim w Antiochii, składającym się przeważ-
nie z nie-Żydów (2, 11). Historyk Kościoła Euzebiusz z Cezarei na 
podstawie 1 P 1, 1 wnioskuje, że Szymon Kefa pracował również 
wśród Żydów w Poncie, Galacji, Kapadocji, Bitynii i Azji, ale brak 
na to potwierdzeń. Niemniej jednak łatwo zauważyć, że, zgodnie 
z Ga 2, 8, praca apostolska pierwszego Papieża dotyczyła prawie 
wyłącznie Żydów.

11. Skuteczna ewangelizacja

Kiedy zmartwychwstały Jezus po 40 dniach przebywania z Apo-
stołami odszedł do Nieba, nadeszły święta Szawuot (Pięćdziesiątnica). 
Znowu Jerozolima wypełniła się pielgrzymami z całego świata żydow-
skiego, wobec których Bóg dokonał wylania Ducha Świętego na garstkę 
swoich uczniów, wprowadzając niemałe zamieszanie (Dz 2). Właśnie 
wtedy miało miejsce pierwsze przemówienie rabbiego Szymona Kefy, 
skierowane do zgromadzonych Żydów ze wszystkich stron świata.

Być może uparte elity Izraela w ogóle nie zwróciłyby na to uwa-
gi, gdyby nie fakt, że uczniowie Jezusa, jako gorliwi Żydzi, codzien-
nie przychodzili do świątyni. I oto pewnego razu rabbi Szymon Kefa 
dokonał wielkiego cudu, uzdrawiając człowieka, który od urodzenia 
nie mógł chodzić (Dz 3, 1-8).

Jak już wspomniano, cuda uzdrowienia nie były czymś zupełnie 
wyjątkowym w tamtejszych czasach wśród Żydów. Najbardziej zna-
nym cudotwórcą tamtych czasów był rabbi Chanina ben Dosa, Ga-
lilejczyk, którego niezbyt lubiano w Jerozolimie. Istotna różnica jed-
nak polegała na tym, że rabbi Szymon Kefa natychmiast wyjaśnił, że 
cud został dokonany w imieniu Jezusa, zabitego i zmartwychwstałego. 
Gdyby nie to, nikt by się tym cudem nie przejął aż tak bardzo. Posłu-
chajmy, co powiedział Żydom Szymon Kefa, nawiązując do wydarzeń 
paschalnych sprzed kilkudziesięciu dni (podkreślenia moje – M.R.):

Zaparliście się Świętego i Sprawiedliwego, a wyprosiliście ułaskawie-

nie dla zabójcy. Zabiliście Dawcę życia, ale Bóg wskrzesił Go z mar-

twych, czego my jesteśmy świadkami. I przez wiarę w Jego imię temu 

człowiekowi, którego widzicie i którego znacie, imię to przywróciło 

siły. Wiara [wzbudzona] przez niego dała mu tę pełnię sił, którą wszy-

scy widzicie. Lecz teraz wiem, bracia, że działaliście w nieświadomo-

ści, tak samo jak zwierzchnicy wasi. A Bóg w ten sposób spełnił to, co 

zapowiedział przez usta wszystkich proroków, że Jego Mesjasz będzie 

cierpiał. Pokutujcie więc i nawróćcie się, aby grzechy wasze zostały 

zgładzone, aby nadeszły od Pana dni ochłody, aby też posłał wam za-

powiedzianego Mesjasza, Jezusa, którego niebo musi zatrzymać aż do 

czasu odnowienia wszystkich rzeczy, co od wieków przepowiedział 

Bóg przez usta swoich świętych proroków (Dz 3, 14-21).



Aneks 1114 Życiorys św. Piotra 115

Należy zwrócić uwagę na fakt, że Kefa w żaden sposób nie do-
magał się zemsty ani na tych ludziach, ani na „przełożonych”. Mó-
wiąc o zabójstwie Jezusa, rabbi Szymon wyraźnie wskazuje na swoich 
słuchaczy jako na sprawców i morderców, podkreśla jednak, że ich 
działanie było „nieświadome”. Nie ma w nim złości, nie ma żalu. Jest 
wyrozumiałość i miłość, przebaczająca i wskazująca drogę zbawienia.

Wydaje się, że powodem takiego stanu rzeczy są dwa fakty: po 
pierwsze, rabbi Szymon Kefa realnie, prawdziwie widział Zmar-
twychwstałego, i właśnie to całkowicie odmieniło jego spojrzenie na 
świat, a po drugie, miał on świadomość, że i sam wcześniej nie rozu-
miał nauk Jezusa, i sam się go zaparł, i to trzykrotnie.

Jest absolutnie oczywiste, że Żydzi otrzymują przebaczenie nie 
tylko dlatego, że są Żydami. Tak samo, jak nas, pogan, obowiązuje ich 
konieczność nawrócenia do Jezusa w celu odpuszczenia grzechów. 
Musimy jednak pamiętać, że nawrócenie Izraela jest możliwe tylko 
wówczas, kiedy my będziemy okazywali Żydom to samo, co okazy-
wał im nasz pierwszy Papież, rabbi Szymon Kefa: miłość i wyrozu-
miałość, i pewność, że nawrócenie do Jezusa jest jedyną drogą. Nasza 
nieskuteczność w ewangelizowaniu Izraela prawdopodobnie bierze 
się stąd, że my sami nie jesteśmy do końca przekonani, że wiara w Je-
zusa jest absolutnie konieczna do zbawienia każdego człowieka, nie 
odczuwamy naglącej konieczności głoszenia Zmartwychwstałego 
i nie widzimy własnych uchybień, które pomagają człowiekowi oka-
zywać innym miłosierdzie i wyrozumiałość. Dlatego też widzimy, że 
po kazaniu Szymona Kefy nawracały się tysiące Żydów, a po naszych 
kazaniach co najwyżej jednostki.

Pocieszające jest jednak to, że Bóg i tak znajduje sposoby i docie-
ra do swojego ukochanego narodu. Mamy przykłady spektakularnych 
nawróceń zarówno zwykłych, nieuczonych Żydów, jak i wybitnych 
rabinów, takich jak Dawid Sztern, Josef Szulam czy Hillel Goldberg. 
Dziś społeczeństwo izraelskie jest niezwykle otwarte na Słowo Boże. 
Okazuje się, że ponad 80% Izraelczyków uważa, że chrześcijanie mają 
prawo ich ewangelizować, a prawie 60% uważa, że o chrześcijaństwie 
powinno się nauczać w szkołach izraelskich. Niech więc nie zabraknie 

tych, którzy z wyrozumiałością i miłością donieśliby Ewangelię do 
narodu, który w „nieświadomości” zabił własnego Mesjasza, spełnia-
jąc w ten sposób wolę Boga i umożliwiając zbawienie każdemu wie-
rzącemu, „najpierw Żydowi, potem Grekowi” (Rz 1, 16).

12. Czy wolno Żydowi jeść razem z poganami?

Nie ma potrzeby szczegółowo omawiać wypowiedzi rabbiego 
Szymona Kefy, wygłoszonych wobec zgromadzonych w Jerozolimie 
tłumów Żydów oraz wobec Sanhedrynu. Każdy może przeczytać je 
w Dziejach Apostolskich, i przekonać się, jak bardzo zmienił się ten 
rybak w ciągu kilku dni. Napełniony Duchem Świętym, nie bał się 
wystąpić przed zgromadzonymi rabinami Najwyższej Rady Religij-
nej Izraela – Sanhedrynu, którzy nie mogli się nadziwić, jak nieuczo-
ny rybak, który nie pobierał u nich nauk, może wykazywać się tak 
głęboką wiedzą (Dz 4, 13). Świadczył nieustraszenie o zmartwych-
wstaniu Jezusa, a na typowo żydowskie pytanie: „co mamy czynić?” 
odpowiadał: „Nawróćcie się i niech każdy z was ochrzci się w imię 
Jezusa Chrystusa na odpuszczenie grzechów waszych, a weźmiecie 
w darze Ducha Świętego” (Dz 2, 38).

Generalnie w tym nauczaniu niewiele było nowych elementów 
poza tym, że Imię Jezusa Chrystusa, zmartwychwstałego Syna Bo-
żego, nabrało znaczenia zbawczego dla każdego Żyda. Zaufanie Je-
zusowi nie wiązało się jednak z zaniechaniem spełniania żydowskich 
przepisów prawnych halachy, a dotyczyło raczej spraw ostatecznych: 
oczyszczenia z grzechów i życia wiecznego.

Pierwszym prawdziwym problemem halachicznym, jaki musiał 
rozwiązać rabbi Szymon Kefa, była kwestia kaszrutu, czyli czystych 
i nieczystych potraw. Dobrze znamy historię z objawieniem się Szymo-
nowi Kefi e wielkiego płótna z różnymi gadami i płazami, które rabbi 
miał zabijać i jeść. Reakcja Szymona była typowo żydowska: „O nie, 
Panie! Bo nigdy nie jadłem nic skażonego i nieczystego!” (Dz 10, 14). 
Mimo że objawienie powtórzyło się trzy razy, rabbi Szymon nie dał się 
przekonać, że ma zabijać i jeść te wszystkie świństwa, łażące po spusz-
czonym z nieba płótnie. Błędem byłoby przekonanie, jakoby później 



Aneks 1116 Życiorys św. Piotra 117

rabbi Szymon zmienił zdanie. Wszystko wskazuje na to, że Kefa poczuł 
się po raz kolejny wystawiony na próbę i był pewien, że wyszedł z tej 
próby zwycięsko. Zastanawiał się jednak, co by to mogło oznaczać.

Odpowiedź przyszła bardzo szybko: do drzwi domu już kołatali 
wysłannicy Korneliusza z Cezarei, z którymi naczelny rabin żydow-
skiej wspólnoty mesjanicznej udał się do domu poganina, wiedząc 
tylko tyle, że ma tam iść. Dopiero na miejscu zorientował się, że 
widzenie dotyczyło właśnie tej jego wizyty, i że nie wolno mu gar-
dzić poganinem jako nieczystym, gdyż Bóg przyznaje się do pogan 
w takiej samej mierze, jak i do Żydów.

Znamienny jest fakt, że rabbi Szymon Kefa pozostał wierny za-
sadom kaszrutu i nawet przebywając z poganami nie jadł tego, co Tora 
określa jako nieczyste. Problem polega jednak na tym, że w przeko-
naniu Żydów sam fakt spożywania posiłku z poganami grozi Żydowi 
utratą czystości rytualnej. Dlatego, przebywając później w Antiochii 
wśród wierzących z pogan, nazywanych już wtedy chrześcijanami, rabbi 
Szymon musiał opuścić ich wspólne posiłki, jak tylko przybyli wyznaw-
cy Chrystusa żydowskiego pochodzenia z otoczenia Jakuba (Ga 2, 12). 
I za to oberwało mu się od rabbiego Szaula z Tarsu, który powiedział: 

My jesteśmy Żydami z urodzenia, a nie pogrążonymi w grzechach 

poganami. A jednak przeświadczeni, że człowiek osiąga usprawie-

dliwienie nie przez wypełnianie Prawa za pomocą uczynków, lecz 

jedynie przez wiarę w Jezusa Chrystusa, my właśnie uwierzyliśmy 

w Chrystusa Jezusa, by osiągnąć usprawiedliwienie z wiary w Chry-

stusa, a nie przez wypełnianie Prawa za pomocą uczynków, jako że 

przez wypełnianie Prawa za pomocą uczynków nikt nie osiągnie 

usprawiedliwienia (Ga 2, 15-16).

Rabbi Szymon Kefa musiał przyznać rację faryzeuszowi, który 
go krytykował. Teraz zrozumiał on, o co chodziło w tym objawieniu 
z płazami i gadami, i kiedy po kilku latach zebrał się Sobór Jerozo-
limski w sprawie halachy dla nawracających się pogan, wypowiedział 
się jednoznacznie: „Bóg, który zna serca, zaświadczył na ich [pogan] 
korzyść, dając im Ducha Świętego tak samo jak nam. Nie zrobił 
żadnej różnicy między nami a nimi, oczyszczając przez wiarę ich 

serca. Dlaczego więc teraz Boga wystawiacie na próbę, wkładając na 
uczniów jarzmo, którego ani ojcowie nasi, ani my sami nie mieliśmy 
siły dźwigać? Wierzymy przecież, że będziemy zbawieni przez łaskę 
Pana Jezusa, tak samo, jak oni” (Dz 15, 8-10).

Tak oto zostało wydane pierwsze postanowienie halachiczne 
rabbiego Szymona Kefy na mocy władzy „związywania i rozwiązy-
wania”. Cały Sobór Jerozolimski poparł to postanowienie i odtąd 
nikt nie wymagał od żadnego Żyda, głoszącego poganom Chrystusa, 
by unikał z nimi spotkań i wspólnych posiłków.

13. Śmierć męczeńska

Biblia nie opowiada o tym, jak rabbi Szymon Kefa udał się do 
Rzymu i poniósł tam śmierć męczeńską. Legenda, wykorzystana 
przez H. Sienkiewicza w powieści Quo vadis?, głosi, że Szymon miał 
już uniknąć śmierci, uciekając z Rzymu, kiedy pod wpływem widze-
nia zmienił zdanie. Mimo że legenda ta bardzo dobrze pasuje do ob-
razu Szymona Kefy, jaki odmalowują Ewangeliści, wydaje się mało 
prawdopodobne, by człowiek ten po doświadczeniu zmartwychwsta-
nia Jezusa kiedykolwiek powziął zamiar ucieczki przed kimkolwiek.

Pamiętamy przecież, że Pan Jezus zapowiedział mu śmierć mę-
czeńską ( J 21, 18) i całe dalsze życie rabbi Szymon był tego świa-
dom. W swoim drugim liście napisał: „Wiem, że bliskie jest zwi-
nięcie mojego namiotu, jak to nawet Pan nasz Jezus Chrystus dał 
mi poznać. Starać się zaś będę, abyście zawsze mieli sposobność po 
moim odejściu o tym sobie przypominać” (2 P 1, 14-15). Dodatkowo 
należy pamiętać, że dosłownie każdego dnia rabbi Szymon oczeki-
wał nadejścia Sądu Ostatecznego: 

Nie zwleka Pan z wypełnieniem obietnicy – bo niektórzy są prze-

konani, że Pan zwleka – ale On jest cierpliwy w stosunku do was. 

Nie chce bowiem niektórych zgubić, ale wszystkich doprowadzić 

do nawrócenia. Jak złodziej zaś przyjdzie dzień Pański, w którym 

niebo ze świstem przeminie, gwiazdy się w ogniu rozsypią, a ziemia 

i dzieła na niej zostaną znalezione. Skoro to wszystko w ten sposób 

ulegnie zagładzie, to jakimi winniście być wy w świętym postępowa-

niu i pobożności, gdy oczekujecie i staracie się przyśpieszyć przyjście 



Aneks 1118

dnia Bożego, który sprawi, że niebo zapalone pójdzie na zagładę, 

a gwiazdy w ogniu się rozsypią. Oczekujemy jednak, według obiet-

nicy, nowego nieba i nowej ziemi, w których będzie mieszkała spra-

wiedliwość” (2 P 3, 9-13).

Człowiek, który naprawdę poważnie oczekuje katastrofy, w wy-
niku której runie cały świat, nie będzie podejmował wysiłku ratowa-
nia siebie spośród prześladowań. Tym bardziej, że całą swoją nadzieję 
pokładał w Jezusie, którego widział po zmartwychwstaniu, i który 
obiecał życie wieczne wszystkim, którzy Mu zaufają. Rabbi Szymon 
Kefa pisze: „Niech będzie błogosławiony Bóg i Ojciec Pana naszego 
Jezusa Chrystusa. On w swoim wielkim miłosierdziu przez powsta-
nie z martwych Jezusa Chrystusa na nowo zrodził nas do żywej na-
dziei: do dziedzictwa niezniszczalnego i niepokalanego, i niewiędną-
cego, które jest zachowane dla was w niebie” (1 P 1, 3-4).

Chyba nikt inny nie doznał lepiej tego, co Szymon Kefa nazywa 
nowym narodzeniem do żywej nadziei. Niewydarzony uczeń rabi-
na, powołany na „rybaka ludzi”, który nigdy do końca nie zrozumiał 
swojego Mistrza, który pomimo wielkiej wiary i ufności w końcu 
załamał się i zdradził swojego Pana, błogosławi Boga dającego mu 
nowe życie. I to zrodzenie na nowo odbyło się przez zmartwych-
wstanie Jezusa, którego Szymon Kefa był świadkiem.

Nie ma innego wyjaśnienia dla przemiany, jaka zaszła w tym 
człowieku. Nie ma innego wyjaśnienia dla jego gotowości poniesie-
nia ofi ary z własnego życia dla Jezusa. Rabbi Szymon Kefa naprawdę 
narodził się na nowo dzięki spotkaniu ze zmartwychwstałym Jezu-
sem. Doskonale spełnił swoje posłannictwo, pobudzając wiarę w ty-
siącach ludzi, a potem pomagając im trwać i wzrastać w Chrystusie. 
Swoją męczeńską śmiercią potwierdził, że to wszystko, co przeżył, 
i co pragnął przekazać zarówno swoim współczesnym, jak i nam, ży-
jącym dwa tysiące lat później, jest Prawdą. I to Prawdą zdolną prze-
mienić nas i wprowadzić do Królestwa Bożego.

Nie lekceważmy tego świadectwa i pójdźmy za Jezusem, jak za-
chęca nas do tego rabbi Szymon Kefa, święty Piotr, biskup Rzymu, 
głowa Kościoła…

Aneks 2

ŻYCIORYS ŚW. PAWŁA

Zaczynając od święta Piotra i Pawła 29.06.2008 r. przez cały rok 

Kościół katolicki obchodził rok św. Pawła, Apostoła Narodów. Przyjrzyj-

my się bliżej postaci tego godnego naśladowania człowieka, który pisał 

do wiernych: „Bądźcie naśladowcami moimi, jak i ja jestem naśladowcą 

Chrystusa” (1 Kor 11, 1).

1. Dzieciństwo

Święty Paweł urodził się w rodzinie zamożnego Żyda z rodu 
Beniamina, mieszkającego w miejscowości Tars w Azji Mniejszej. 
W ósmym dniu po urodzeniu został obrzezany i otrzymał imię Sza’ul
(istnieje kilka polskich wersji jego imienia, np. Saul, Szaweł), to samo, 
które nosił pierwszy król Izraela. Jak każdy żydowski chłopiec przed 
dwunastym rokiem życia poznał podstawy żydowskiego życia reli-
gijnego, nauczył się czytać i wypełniać Torę. Ojciec nie zaniedbał też 
spraw „zawodowych” – nauczył Szaula trudnego fachu wytwarzania 
namiotów.

Nie wiemy, od kiedy przodkowie Szaula osiedlili się w Tarsie. 
Społeczności żydowskie w Azji Mniejszej zaczęły się pojawiać już 
po pierwszych wysiedleniach Żydów z Izraela przez Asyryjczyków 
w VIII w. przed Chr. Po wojnach machabejskich, kiedy imperium 
rzymskie rosło w potęgę, a sytuacja w Judzie była bardzo niestabilna, 
wielu Żydów preferowało pozostawanie w diasporze. Część z nich 
nabywała obywatelstwo rzymskie, które kosztowało sporo pieniędzy, 
ale dawało wiele przywilejów i ochronę ze strony rzymskiego pań-
stwa. Tak samo postąpili rodzice Szaula, który urodził się już jako 
obywatel Rzymu.



Aneks 2120 Życiorys św. Pawła 121

Zamożność zapewne pozwalała rodzicom Szaula spełniać naj-
ważniejszy obowiązek każdego Żyda – pielgrzymowanie do Jero-
zolimy w celu złożenia ofi ar. I chociaż większość mieszkających 
w diasporze nie mogła czynić tego trzy razy w roku, jak nakazu-
je Tora (Pwt 16, 16), prawie pewne jest, że kiedy Szaul miał 12-
13 lat, ojciec zabrał go do Świętego Miasta na pielgrzymkę. Być 
może właśnie tam odmówił ostatnie ojcowskie błogosławieństwo 
nad Szaulem, dziękując Bogu za to, że „ten chłopak się już usa-
modzielnił i teraz sam za siebie odpowiada”. Od tej chwili Szaul 
nie podlegał władzy rodzicielskiej i mógł sam decydować o swoim 
dalszym losie.

Jest bardzo prawdopodobne, że właśnie wtedy, zachwycony dys-
kusjami teologicznymi i gorliwością żydowskich uczonych w Jero-
zolimie, chłopak postanowił pozostać tutaj i zostać uczniem jednego 
z największych autorytetów Tory – Gamaliela, znanego z historii 
jako rabban Gamaliel Starszy. Kilkadziesiąt lat później jego nauczy-
ciel został przywódcą Sanhedrynu, a sam Szaul do końca życia był 
dumny z wykształcenia, które otrzymał „u jego stóp”.

Tradycja żydowska opisuje Gamaliela jako rabina starającego się 
„zmniejszyć ciężar” wymagań stawianych przez Prawo Mojżeszowe. 
Wprowadził on wiele ulg dla najbiedniejszych i dbał o polepszenie 
sytuacji prawnej kobiet. Być może właśnie jego nauki ukształtowały 
poglądy Pawła na równość wszystkich ludzi: bogatych i biednych, 
mężczyzn i kobiet, niewolników i wolnych. Tak czy inaczej, dzie-
ciństwo Szaula kończy się w Jerozolimie, gdzie już jako młodzie-
niec pobiera on nauki w najlepszej z ówczesnych szkół rabinicznych 
stronnictwa faryzeuszy.

2. Gorliwy rabin

Aby lepiej zrozumieć to, co się stało z Szaulem w drodze do 
Damaszku, należy zatrzymać się nad wyznawaną przez niego 
formą judaizmu. W swoim liście do Filipian napisał on z dumą 
o sobie: „obrzezany w ósmym dniu, z rodu Izraela, z pokolenia 
Beniamina, Hebrajczyk z Hebrajczyków, w stosunku do Prawa 

– faryzeusz”. Stojąc później przed królem Agryppą (Dz 26, 5), 
Szaul podkreślał, że stronnictwo faryzeuszy było najsurowsze ze 
wszystkich odłamów judaizmu. Czym więc różnili się faryzeusze 
od pozostałych?

Otóż w czasach Chrystusa judaizm przeżywał swoisty „kry-
zys proroctwa”. Mianowicie od Abrahama i aż do wygnania ba-
bilońskiego nie powstawały wśród Żydów żadne nurty religijne, 
ponieważ każde odstępstwo i każde wykroczenie było natychmiast 
piętnowane przez proroków i prostowane na drodze dotkliwych 
kar od Boga. Jednak po powrocie z Babilonu, a ściślej mówiąc, po 
wydarzeniach opisanych w księdze Estery, nie powstał w Izraelu 
żaden prorok, który by rozstrzygnął niekończące się żydowskie 
spory. Wobec braku proroka Żydzi pozostawali w niepewności co 
do tego, jak należy wykonywać te lub inne skomplikowane przyka-
zania, które z przykazań są ważniejsze, co można zaniedbać, a na 
co trzeba koniecznie zwrócić uwagę. Ważne jest, byśmy rozumieli, 
że nikt w Izraelu nie kwestionował faktu Objawienia Bożego i za-
warcia Przymierza między Bogiem a Żydami. Nikt w Izraelu nie 
miał zamiaru łamać tego Przymierza – odwrotnie, każdy chciał jak 
najdokładniej Przymierze wypełnić. Ale właśnie tutaj zaczynały się 
spory. Jedni uważali, że najważniejsze jest składanie ofi ar, inni – że 
raczej unikanie rytualnego skalania, jeszcze inni uważali za prio-
rytet religijny polityczną niepodległość. W ten sposób namnożyło 
się stronnictw i sekt, których wspólną cechą było dążenie do wy-
pełnienia woli Bożej oraz przekonanie, że wszyscy inni na pewno 
się mylą. Dlatego każde stronnictwo z utęsknieniem oczekiwało 
Mesjasza, który miałby raz na zawsze rozstrzygnąć wszystkie wąt-
pliwości.

Faryzeusze byli uważani za najsurowsze stronnictwo właśnie 
dlatego, że stawiali sobie najtrudniejsze wymagania. Wręcz ce-
lowo czynili więcej, niż wymagało od nich bezpośrednio Prawo 
Mojżeszowe, byleby zachować „czystość rytualną”, która dawała 
prawo składania ofi ar w każdej chwili (zanieczyszczenie rytual-
ne wymagało bowiem skomplikowanej i czasochłonnej procedury 



Aneks 2122 Życiorys św. Pawła 123

oczyszczenia przed złożeniem ofi ary). Swoje zachowawcze nauki 
faryzeusze nazwali „ogrodzeniem wokół Tory” (Pirkej Awot 1,1), 
jakby chroniącym ich przed przypadkowym złamaniem jakiegoś 
przykazania. Jednym z najlepszych przykładów takiego rozu-
mowania jest wprowadzony przez stronnictwo faryzeuszy zakaz 
mieszania mlecznych pokarmów z mięsnymi. Prawo Mojżeszowe 
zakazuje jedynie gotować koźlę w mleku jego matki (Wj 23, 19), 
ale skąd biedny Żyd ma wiedzieć, które mleko i które mięso ku-
pione na rynku od jakiego zwierzęcia pochodzi? Więc na wszelki 
wypadek lepiej w ogóle nie mieszać mleka z mięsem, by przypad-
kiem się nie okazało, że mleko pochodzi od matki przyrządzane-
go zwierzęcia. 

Wbrew pozorom, zasada budowania ogrodzenia wokół Tory 
nie została w żaden sposób potępiona przez Jezusa. Potępiał on 
jedynie obłudę i pychę, która nieuchronnie pojawia się w środo-
wiskach ludzi, pewnych że postępują zgodnie z wolą Boga (nie 
oszukujmy się, my jako chrześcijanie również nie jesteśmy wol-
ni od tych wad). Również rabbi Szaul niejednokrotnie stosował 
tę zasadę „ogrodzenia wokół Tory”, rozstrzygając sporne kwestie. 
Dla przykładu, w 1 Kor 8, 13 stwierdza on: „Jeśli więc pokarm 
gorszy brata mego, przenigdy nie będę jadł mięsa, by nie gorszyć 
brata”. Nikt mu nie zabrania jeść mięsa, ale rabbi Szaul woli mięsa 
nie jeść, by przypadkiem nie stać się powodem zgorszenia. I trzy-
ma się tego pomimo przekonania, że dla czystych wszystko jest 
czyste (Tt 1, 15).

Znając środowiska faryzeuszy, można przypuszczać, że zamoż-
ność rodziców Szaula nie pomogła mu w robieniu kariery. Więk-
szość wybitnych rabinów tamtych czasów pochodziła z niższych 
warstw społecznych, z ubogich rodzin, nieraz nawet ze środowisk 
analfabetów. Zdobywali jednak renomę dzięki pracy i wiedzy. 
Można więc sądzić, że i Szaul zapracował na swoją pozycję w San-
hedrynie studiując Torę i dyskutując z innymi uczonymi. Pomimo 
młodego wieku zapewne pełnił jakieś funkcje pomocnicze w San-
hedrynie, a na pewno liczyli się z nim przywódcy faryzejscy. Rabbi 

Szaul musiał doskonale znać Pismo, zachowywał wszystkie zna-
ne Żydom przykazania (podobno można ich naliczyć w Torze aż 
613) i pozostawał bez zarzutu, jeżeli chodzi o przestrzeganie Prawa 
(zob. Flp 3, 6). 

I właśnie wtedy, kiedy rabbi Szaul zdobywał uznanie w śro-
dowiskach faryzeuszy, w Jerozolimie zaczęły się szerzyć pogłoski 
o jakimś człowieku, który żyje, mimo że Go zabili…

3. Prześladowca Kościoła

W żydowskiej mentalności i świadomości religijnej bardzo waż-
ne miejsce zajmuje zagadnienie wzajemnej odpowiedzialności. Każ-
dy Żyd ma świadomość, że jego osobista odpowiedzialność przed 
Bogiem jest jednocześnie odpowiedzialnością za innych. Nawet 
najbardziej bezbożny Żyd nie ma w pogardzie pobożnych cadyków 
(mimo że się z nimi nie zgadza), gdyż czuje, że ich pobożność po-
wstrzymuje gniew Boga. Z kolei nawet najbardziej pobożny Żyd ro-
zumie, że i na niego może spaść kara Boża, kiedy inni Żydzi zgrzeszą 
i Bóg postanowi ukarać swój naród.

Takie rozumowanie jest głęboko osadzone w Torze. Rabini za-
uważyli, że w historii ze złotym cielcem grzech odstępstwa popełniło 
nie więcej niż 5% Izraelitów, ale kara dotknęła cały naród. Podobnie 
cały naród cierpiał z powodu najazdu Asyryjczyków i później Babi-
lończyków, pomimo że nie wszyscy zgrzeszyli w jednakowym stop-
niu. I odwrotnie, nawrócenie jednego tylko człowieka spowodowało 
odwrót wojsk asyryjskich spod murów Jerozolimy.

Widząc te przykłady z historii, Żydzi należący do różnych stron-
nictw religijnych byli przekonani, że właśnie oni najlepiej wypełnia-
ją wolę Bożą, i że do nich należy misja uświadamiania pozostałych 
Żydów, a nawet tępienia tych, którzy przez swoje herezje mogliby 
sprowadzić nieszczęście na cały naród. 

Jeżeli uważnie przeczytamy drugi rozdział 1 Mch, to zauważy-
my, że powstanie machabejskie wybuchło wcale nie w odpowiedzi 
na przemoc ze strony Greków. Kapłan Matatiasz nie wytrzymał, 
kiedy zobaczył Żyda łamiącego Prawo i składającego ofi arę pogań-



Aneks 2124 Życiorys św. Pawła 125

ską (1 Mch 2, 23-24). Matatiasz zabił urzędnika greckiego dopie-
ro wtedy, gdy zrozumiał, że zbrojna konfrontacja z okupantem jest 
nieunikniona. 

Wydaje się, że Pan Jezus został wydany przez Sanhedryn na 
śmierć z tego samego powodu: arcykapłani i faryzeusze bali się, że 
ten heretyk ściągnie nieszczęście na cały naród i doprowadzi do za-
głady Żydów ( J 11, 47-50). Dlatego woleli zabić jednego, by ocalić 
cały naród, nawet wiedząc, że formalnie żadnego grzechu On nie 
popełnił.

Ta sama sytuacja miała miejsce z oskarżeniem diakona Szczepa-
na. Możemy przeczytać całe przemówienie Szczepana (Dz 7, 2-53), 
które zawierało ostre słowa i kończyło się poważnym zarzutem 
wobec słuchaczy: „Wy, którzy otrzymaliście Prawo za pośrednic-
twem aniołów, lecz nie przestrzegaliście go”. Jednak w odpowiedzi 
na zarzuty oskarżyciele jedynie wpadli w gniew i zgrzytali zębami 
(Dz 7, 54). Do tego miejsca mamy do czynienia ze zwykłą kłótnią 
żydowską – jedni oskarżają drugich, każdy uważa innych za odstęp-
ców, każdy gotowy jest wyrwać drugiemu brodę na dowód swoich 
racji. I w tym momencie Szczepan „przeholował”, mówiąc otwar-
tym tekstem, że widzi Jezusa po prawicy Bożej. Reakcja słuchaczy 
była jednoznaczna: zatkali uszy, by nie słyszeć słów, które uważali 
za bluźniercze i zabili bluźniercę. Byli przekonani, że tylko w ten 
sposób mogą uśmierzyć gniew Boży. Byli pewni, że tego wymaga od 
nich Prawo Mojżeszowe.

Te właśnie przekonania podzielał rabbi Szaul, który brał czyn-
ny udział w egzekucji z ramienia Sanhedrynu (Dz 7, 58). I właśnie 
te przekonania spowodowały, że postanowił on zabrać się za tępie-
nie tej zgubnej herezji, szerzącej się wśród Żydów, by nie dopuścić 
do strasznego gniewu Bożego i do zagłady swojego narodu.

Kiedy czytamy w naszej Biblii słowa: „A Szaweł niszczył Ko-
ściół, wchodząc do domów porywał mężczyzn i kobiety, i wtrącał 
do więzienia” (Dz 8, 3), musimy o tym wszystkim pamiętać. Kościół 
wówczas składał się wyłącznie z Żydów, którzy nawet nie mieli od-
dzielnych budynków kościelnych, normalnie uczęszczali do synagog 

i do czynnej jeszcze świątyni w Jerozolimie. Rabbi Szaul pragnął 
oczyścić własny naród z herezji, pragnął zniszczyć w zarodku ten 
„zgubny zabobon”, by nie dopuścić do większego nieszczęścia. Nie 
ma bowiem dla judaizmu nic gorszego niż odstępstwo, które musi 
być powstrzymane za wszelką cenę…

Dlatego też, kiedy żydowscy wyznawcy Chrystusa pouciekali 
z Jerozolimy, rabbi Szaul postanowił tępić ich również poza ziemią 
Izraela – w Damaszku.

4. Co się przydarzyło Szaulowi?

Kiedy jednak rabbi Szaul przybył do Damaszku, nikt nie mógł 
zrozumieć, co się z nim stało. Zamiast prześladować wyznawców 
Chrystusa, on sam „zaczął głosić w synagogach, że Jezus jest Synem 
Bożym” (Dz 9, 22).

Jeszcze raz przypomnijmy sobie, kim był rabbi Szaul w tym cza-
sie. Wybitny młody uczony, uczeń samego Gamaliela, mający wpły-
wy w Sanhedrynie, dbający o czystość wyznawanej wiary i pełnienie 
woli Bożej, gorliwy jak potomkowie Lewiego lub jak kapłan Ma-
tatiasz. Co mu się stało, że nagle zaczął powtarzać tę samą zgubną 
herezję, jakoby niejaki Jezus żyje, choć Go zabito, i w dodatku, że jest 
On Synem Boga? Żaden normalny Żyd nie powie, że zwykły czło-
wiek jest synem Boga. Żadnemu Żydowi nie przyjdzie to do głowy, 
ponieważ Bóg jest Bogiem, a każdy człowiek jest tylko człowiekiem. 
Tym bardziej nie powinien mylić tych pojęć rabin, zwłaszcza taki, 
jak rabbi Szaul. Nic więc dziwnego, że w synagogach Damaszku po-
wstało wielkie zamieszanie (Dz 9, 22).

Po raz kolejny możemy się przekonać, że w kontekście żydow-
skim nic innego nie miało tak wielkiego znaczenia, jak Osoba Chry-
stusa. Każdą krytykę i każdą interpretację Tory faryzeusze i saduce-
usze mogli znieść – ale kiedy Jezus zmuszał ich do uznania w Sobie 
Syna Bożego, sprzeciwiali się aż „do krwi”, w końcu wydając Go na 
śmierć. Każde przemówienie było tolerowane przez Żydów tak dłu-
go, póki nie padało stwierdzenie, że Jezus jest Synem Bożym. Słysząc 
te słowa, każdy Żyd odbierał je jako bluźnierstwo. Co więc mogło 



Aneks 2126 Życiorys św. Pawła 127

spowodować, że uczony rabin nagle zmienił zdanie i zaczął powta-
rzać te same słowa, które jeszcze niedawno uważał za bluźnierstwo, 
i twierdzić, że to jest niezbity fakt?

Odpowiedź jest banalnie prosta: rabbi Szaul po prostu miał spo-
tkanie z Tym, którego prześladował. On naprawdę musiał Go spo-
tkać, naprawdę musiał z Nim rozmawiać. Nie ma innej możliwości. 
Po prostu inaczej ten rabin nie zmieniłby zdania w kwestii Osoby 
Chrystusa.

Przywołajmy tu jedną historyjkę, odnotowaną w Talmudzie. 
Otóż grupa rabinów dyskutowała nad pewną interpretacją Tory i je-
den nie zgadzał się z pozostałymi. W pewnym momencie Bóg nie 
wytrzymał i zagrzmiał z nieba, ogłaszając, że ten jeden ma właśnie 
rację. Jednak pozostali rabini się tym nie przejęli, ponieważ nigdzie 
w Torze nie jest powiedziane, jakoby głos z nieba miał rozstrzygnąć 
jakikolwiek spór interpretacyjny.

Mając to na uwadze, musimy przyjąć, że żaden rabin nie da się 
tak łatwo zaskoczyć i zmienić zdanie. Więc jeżeli rabin zmienił zda-
nie po kilkunastu minutach rozmowy z Kimś, to skrajną głupotą by-
łoby bagatelizowanie tej Osoby. Zmiana zdania rabbiego Szaula nie 
była owocem wieloletnich studiów, interpretacji lub reinterpretacji 
jakichś wypowiedzi lub dokumentów. Przed spotkaniem z Jezusem 
Szaul uważał Go za zwykłego człowieka. Po spotkaniu zmienił zda-
nie i przekonał się, że On jest Synem Bożym. Do końca życia już 
pozostał przy tym przekonaniu…

5. Niewygodna wiara

Często mówimy, że przychodzimy do kościoła, by spotkać się 
z Jezusem. Mówimy, że chcemy słuchać Jego słów, zapisanych przez 
Ewangelistów, by one nas przemieniały. Jednak wychodzimy z ko-
ścioła i żyjemy dalej tak samo, jakbyśmy wcale Jezusa nie spotkali, 
i Jego słów nie usłyszeli…

Inaczej wyglądała sytuacja rabbiego Szaula. Spotkanie z Jezu-
sem spowodowało, że rabin uznał wszystkie swoje dotychczasowe 
osiągnięcia za nic nie warte, całą swoją uczoność za pusty dźwięk 

cymbałów, i całą ludzką mądrość za głupotę. Oprócz tego, u rabbie-
go Szaula zniknął strach przed śmiercią i cierpieniem, a pragnienie 
służenia Jezusowi zdominowało całe jego dalsze życie. 

Jego autorytet rabina oraz znajomości w Sanhedrynie spowo-
dowały, że damasceńscy Żydzi postanowili go zgładzić dopiero po 
dłuższym czasie (Dz 9, 23). Zmuszony do ucieczki, Szaul udał się 
do Jerozolimy, która wcale nie była dla niego bezpieczną kryjów-
ką. Przecież właśnie w Jerozolimie jego najbliżsi przyjaciele razem 
z nim tępili wyznawców Chrystusa i gotowi byli zabić każdego, kto 
uważał Go za Syna Bożego. Dlatego też Szaul szukał schronienia 
u uczniów Chrystusa, którzy nie mogli uwierzyć, że ten prześla-
dowca stał się nagle wyznawcą. Dopiero niejaki Barnaba pomógł 
mu spotkać się z Apostołami, po czym rabbi Szaul mógł przebywać 
w środowisku uczniów Chrystusa (Dz 9, 27-28).

Warto odnotować, że i w Jerozolimie rabbi Szaul nie mógł po-
zostać w ukryciu. Prawda o Synu Bożym, Mesjaszu Izraela nie da-
wała mu spokoju. Znowu zaczął zaczepiać innych Żydów, dowodząc 
im, że Jezus jest Synem Bożym i narażając się na nowe prześlado-
wania. I znowu musiał uciekać, tym razem do rodzinnego Tarsu, 
gdzie pozostawał przez następnych kilkanaście lat.

W jakiś sposób dalsze losy rabbiego Szaula – św. Pawła – przy-
pominają życie proroka Jeremiasza, który napisał w swojej księ-
dze: „I powiedziałem sobie: Nie będę Go już wspominał ani mó-
wił w Jego imię! Ale wtedy zaczął trawić moje serce jakby ogień, 
nurtujący w moim ciele. Czyniłem wysiłki, by go stłumić, lecz nie 
potrafi łem” ( Jr 20, 9). Kilkanaście lat bezczynności, która pozor-
nie wyglądała jak „porządne, uczciwe życie”, bez narażania się na 
śmieszność, bez poruszania niewygodnych tematów, bez napomi-
nania grzeszników. Kilkanaście lat spokoju, podczas których rabbi 
Szaul nie doznał prawdziwego pokoju. Ten „spokój” został nagle 
przerwany, kiedy ten sam Barnaba, wysłany przez Apostołów do 
Antiochii, sprowadził Szaula z Tarsu do pracy w rosnącym Kościele 
antiocheńskim (Dz 11, 22-26). I zaczęło się coś, co rabbi Szaul opi-
sał w jednym ze swoich listów następująco: 



Aneks 2128 Życiorys św. Pawła 129

Są sługami Chrystusa? Zdobędę się na szaleństwo: Ja jeszcze bar-

dziej! Bardziej przez trudy, bardziej przez więzienia; daleko bar-

dziej przez chłosty, przez częste niebezpieczeństwa śmierci. Przez 

Żydów pięciokrotnie byłem bity po czterdzieści razów bez jednego. 

Trzy razy byłem sieczony rózgami, raz kamienowany, trzykrotnie 

byłem rozbitkiem na morzu, przez dzień i noc przebywałem na 

głębinie morskiej. Często w podróżach, w niebezpieczeństwach 

na rzekach, w niebezpieczeństwach od zbójców, w niebezpie-

czeństwach od własnego narodu, w niebezpieczeństwach od po-

gan, w niebezpieczeństwach w mieście, w niebezpieczeństwach na 

pustkowiu, w niebezpieczeństwach w pracy i umęczeniu, często na 

czuwaniu, w głodzie i pragnieniu, w licznych postach, w zimnie 

i nagości, nie mówiąc już o mojej codziennej udręce płynącej z tro-

ski o wszystkie Kościoły (2 Kor 11, 23-28).

Po co mu to było? Czy nie lepiej było zajmować się swoimi spra-
wami, licząc na pomoc Bożą, jak my to często robimy? Dlaczego 
jednak rabbi Szaul poświęcił resztę życia Ewangelii?

Na to pytanie może być tylko jedna sensowna odpowiedź: po 
prostu on poważnie traktował Boga. Inaczej nie napisałby takich 
słów: „Nie jest dla mnie powodem do chluby to, że głoszę Ewangelię. 
Świadom jestem ciążącego na mnie obowiązku. Biada mi, gdybym 
nie głosił Ewangelii! Gdybym to czynił z własnej woli, miałbym za-
płatę, lecz jeśli działam nie z własnej woli, to tylko spełniam obo-
wiązki szafarza” (1 Kor 9, 16-17).

Może i my powinniśmy się bardziej przejąć obowiązkiem gło-
szenia Ewangelii?

6. Rabin Apostołem Narodów

Rozpoczynając prześladowania Kościoła w Jerozolimie, rabbi 
Szaul nawet nie mógł podejrzewać, że przygotowuje pole dla swo-
jej przyszłej pracy. Czytamy w Dziejach Apostolskich: „Ci, których 
rozproszyło prześladowanie, jakie wybuchło z powodu Szczepana, 
dotarli aż do Fenicji, na Cypr i do Antiochii, głosząc słowo samym 
tylko Żydom. Niektórzy z nich pochodzili z Cypru i z Cyreny. Oni 

to po przybyciu do Antiochii przemawiali też do Greków i opo-
wiadali Dobrą Nowinę o Panu Jezusie” (Dz 11, 19-20).

Do tego momentu, nawet poza granicami Izraela, Ewangelia 
o Jezusie Chrystusie Synu Bożym była głoszona wyłącznie Ży-
dom (z nielicznymi pojedynczymi wyjątkami). Do tego momentu 
wszyscy uważali, że Jezus przyszedł tylko „do owiec, które poginęły 
z domu Izraela” (Mt 10, 6 oraz 15, 24). Aby Piotr zgodził się prze-
mówić do Korneliusza, Bóg musiał dla niego zorganizować specjal-
ne objawienie, które jednak nie spowodowało radykalnej przemia-
ny w myśleniu Apostoła. Tymczasem zhellenizowani Żydzi (albo 
prozelici) z Cypru i Cyreny, zmuszeni do rozproszenia wśród po-
gan, zaczęli głosić Ewangelię również nie-Żydom. I wtedy zaczęły 
się problemy.

Aby sobie dobrze uświadomić, jakiego rodzaju problem miał 
Kościół z nawracającymi się poganami, musimy sobie przypomnieć, 
że styl życia uczniów Jezusa dotąd praktycznie nie różnił się od 
stylu życia innych Żydów. Uczniowie Jezusa modlili się tak samo 
jak inni Żydzi, tak samo nosili talit (ubranie z frędzlami), tak samo 
chodzili do synagogi, tak samo studiowali Torę, tak samo przycho-
dzili do świątyni w Jerozolimie, tak samo witali szabat i tak samo 
obchodzili wszystkie święta żydowskie. Postępowali oni w ten spo-
sób przez całe swoje życie przed spotkaniem Jezusa, jak również 
w czasie, kiedy Jezus był z nimi. Nie było więc żadnego powodu, 
by zmienili swoje zachowanie po Jego śmierci i zmartwychwsta-
niu. Oczywiście, zupełnie inne, nowe znaczenie widzieli w każdym 
elemencie żydowskiej liturgii, w każdym ustępie Tory i w każdym 
spełnianym przykazaniu – ale właśnie to nowe znaczenie powo-
dowało, że nie porzucali swoich żydowskich tradycji. I właśnie na 
tym polegała misja Apostołów wśród Żydów, by ukazać im Jezusa 
– Zbawiciela i Mesjasza, który wypełnia każde słowo Pism.

I w tym momencie pojawia się duża grupa ludzi, absolutnie nie 
znających ani Tory, ani zwyczajów żydowskich, która chce żyć w jed-
ności z żydowskim Mesjaszem. Co z nimi robić? Jak ich nauczyć żyć 
po Bożemu? Od czego zacząć?



Aneks 2130 Życiorys św. Pawła 131

Nic dziwnego, że do tej posługi potrzebny był rabin. I nie jakiś 
zwykły rabin, tylko taki, który spotykał się z Jezusem i nie dałby się 
sprowadzić na manowce jakimś fi lozofowaniem. I nic dziwnego, że 
Barnaba od razu przypomniał sobie o rabbim Szaulu, który mieszkał 
w Tarsie niedaleko Antiochii. Tak zaczęła się posługa rabina wśród 
pogan, których nazwano chrześcijanami, czyli wyznawcami Chry-
stusa (Dz 11, 26).

Należy zatem z wdzięcznością docenić wkład rabbiego Szau-
la w formułowanie zasad funkcjonowania nieżydowskiej społecz-
ności chrześcijańskiej. Do Nowego Testamentu weszło 13 listów, 
napisanych przez tego rabina do pogan, wyznających Jezusa Chry-
stusa. W czasie swoich podróży Szaul przebył ponad 16 tys. km, 
głosząc Ewangelię Żydom i poganom, zakładając nowe wspólnoty 
wierzących i odwiedzając już istniejące, głosząc kazania, rozwią-
zując problemy, odpowiadając na pytania, zbierając pieniądze dla 
potrzebujących Kościołów. Być może, gdybyśmy włożyli tyle samo 
miłości w ewangelizowanie Żydów, ile rabbi Szaul włożył w ewan-
gelizowanie pogan, dzisiejszy naród żydowski wyglądałby zupełnie 
inaczej…

7. „Taryfa ulgowa” dla pogan

Czasami można odnieść wrażenie, że rabbi Szaul nic innego nie 
robił, tylko się z kimś kłócił. Żydzi, którym głosił on Ewangelię, nie 
nawracali się, tylko denerwowali i chcieli go zabić. Z kolei pracując 
wśród pogan, rabbi Szaul popadł w konfl ikt z Żydami, wyznającymi 
Jezusa Chrystusa. Wydawało się im, że jedynie obrzezanie i formal-
ne przystąpienie do judaizmu uprawnia ludzi do wiary w Chrystusa 
i otwiera im bramy Zbawienia.

Rabbi Szaul stanowczo sprzeciwił się temu nauczaniu. Razem 
z Barnabą bronił on prawa pogan do zachowania swojej tożsamości 
kulturowej i etnicznej, stawiając im jedynie wymagania natury du-
chowej i moralnej. Jego koncepcja nawrócenia pogan sprowadzała 
się do wewnętrznego odrodzenia i uświęcenia, za którym idą prze-
miany również zewnętrzne, jak to napisał w liście do Efezjan: „[…] 

co się tyczy poprzedniego sposobu życia – trzeba porzucić dawnego 
człowieka, który ulega zepsuciu na skutek zwodniczych żądz, odna-
wiać się duchem w waszym myśleniu i przyoblec człowieka nowego, 
stworzonego według Boga, w sprawiedliwości i prawdziwej święto-
ści” (Ef 4, 22-24).

Oczywiście, nie było to całkiem zgodne z przekonaniami innych 
Żydów, którzy traktowali nawrócenie pogan jako włączenie ich do 
narodu żydowskiego wraz ze wszystkimi tego konsekwencjami. Na-
leży tutaj odnotować, że judaizm w ogóle nie jest religią misyjną. Jest 
traktowany raczej jako narodowa, a wręcz rodzinna więź z Bogiem, 
która nie dotyczy innych narodów. Ważne jest, by rozumieć, że w tej 
ideologii nie ma rozważania, czy bycie Żydem jest lepsze od bycia 
nie-Żydem. Po prostu przyjmuje się, że Żyd ma inne zadania niż 
nie-Żyd, a skoro Bóg powołał Żydów spośród innych narodów, to 
widocznie są Mu potrzebni i Żydzi, i nie-Żydzi.

W historii miało miejsce zaledwie kilka masowych nawróceń na 
judaizm. Z reguły nie przynosiły one Żydom nic dobrego. Najbar-
dziej przemawiającym przykładem jest przymusowa konwersja Idu-
mejczyków w czasach machabejskich, która znacznie osłabiła juda-
izm i w dodatku umożliwiła objęcie tronu izraelskiego przez tyrana 
Idumejczyka – Heroda Wielkiego. Te fakty powodowały zapewne 
bardzo podejrzliwe i ostrożne podejście Żydów do nowo nawracają-
cych się pogan. Wydawało się raczej oczywiste, że trzeba ich nauczyć 
przestrzegania całej Tory.

W wyniku szaulowego sprzeciwu zaistniała konieczność zwo-
łania Soboru Jerozolimskiego. Dopiero w tych okolicznościach 
św. Piotr przypomniał sobie, jak miał objawienie i znak od Boga, 
że poganie mogą dostąpić oczyszczenia serc jedynie przez wiarę. 
Ostatnie słowo wypowiedział św. Jakub, proponując, by nawracający 
się poganie powstrzymali się jedynie od bałwochwalstwa, rozpusty 
(czyli od wszelkich pozamałżeńskich stosunków seksualnych) i od 
spożywania krwi.

Było to wielkie zwycięstwo rabina Szaula, który wywalczył „ta-
ryfę ulgową” dla pogan wchodzących do Kościoła. Warto jednak 



Aneks 2132 Życiorys św. Pawła 133

zwrócić uwagę na fakt, że w całej tej dyskusji nigdzie nie pojawia się 
zagadnienie „taryfy ulgowej” dla nawracających się Żydów. Po prostu 
nic takiego nikomu nie przyszło do głowy – Żyd pozostaje Żydem, 
nawet kiedy wierzy w Chrystusa i przez łaskę dostępuje zbawienia, 
nie pokładając nadziei w uczynkach ciała.

Zdaje się, że dziś sytuacja w Kościele jest totalnie odwrotna 
– Żydzi stanowią niewielką grupę i mają problem z zachowaniem 
swojej żydowskiej tożsamości w połączeniu z wyznawaną wiarą 
w Chrystusa. Być może, chcąc naśladować rabbiego Szaula z Tarsu, 
powinniśmy zwołać Sobór i wywalczyć dla Żydów prawo zachowa-
nia judaizmu w ramach wiary naszego Kościoła… 

8. Do końca żyd

Dopiero w czasie posługi na wyspie Pafos rabbi Szaul zaczął 
używać greckiej wersji swojego imienia – Paweł (Dz 13, 9). Do 
końca swego życia jednak identyfi kował się ze swoim narodem, 
pozostając wiernym wszystkim tradycjom biblijnym, pielęgnowa-
nym przez stronnictwo faryzeuszy. Nie było to jakieś wyjątkowe 
zjawisko w Kościele pierwszego wieku, czytamy przecież słowa, 
jakimi Apostołowie powitali Pawła w Jerozolimie: „Widzisz, bra-
cie, ile tysięcy Żydów uwierzyło, a wszyscy trzymają się gorliwie 
Prawa. O tobie jednak słyszeli, że wszystkich Żydów, mieszkają-
cych wśród pogan, nauczasz odstępstwa od Mojżesza, mówisz, że 
nie mają obrzezywać swych synów ani zachowywać zwyczajów” 
(Dz 21, 20-21). Apostołowie jednak wiedzieli, że Paweł tak nie 
nauczał, dlatego zaproponowali, by na dowód swojego przywią-
zania do żydowskiej tradycji złożył ślub nazyreatu wraz z cztere-
ma innymi żydowskimi wyznawcami Chrystusa. Nikomu z Apo-
stołów nie wydało się to w jakikolwiek sposób niestosowne, że 
wyznawcy Chrystusa składają ofi ary i starotestamentowe śluby. 
Każdy rozumiał, że Chrystus przez swoją ofi arę raz na zawsze 
oczyszcza z grzechów, ale dla nikogo nie oznaczało to, że świą-
tynię należy zamknąć na kłódkę i zaniechać kultu świątynnego. 
Dlatego Paweł poddał się razem z czterema innymi wierzącymi 

obrzędom oczyszczenia (Dz 21, 26), i każdy Żyd mógł się prze-
konać, że przestrzega on Prawa tak samo, jak przed nawróceniem 
(Dz 21, 24).

A jednak ludzka zazdrość i nienawiść okazały się silniejsze od 
faktów. Pielgrzymi z diaspory zobaczyli Pawła w świątyni i podnieśli 
krzyk, oskarżając Pawła o coś, czego ten nigdy nie uczynił: o profa-
nację świętego miejsca.

Prawda jest taka, że jedyny poważny zarzut, jaki przeciwnicy 
mogli postawić Pawłowi, był związany z jego zażyłością z poga-
nami. Zgodnie z zasadą „ogrodzenia wokół Tory”, żaden Żyd nie 
powinien przebywać z poganami, a tym bardziej jeść ich jedzenie, 
ponieważ mógłby w ten sposób skalać się bałwochwalstwem. Paweł 
jednak doskonale wiedział, że jego przyjaciele z pogan nawracając 
się do Chrystusa porzucali bałwochwalstwo, a przez wiarę dostę-
powali oczyszczenia z grzechów. Jako rabin wiedział nie tylko, że 
nie-Żydzi nie muszą spełniać wymagań czystości rytualnej, lecz 
również, że pewnych rzeczy nie mogą robić na równi z Żydami. 
Dlatego na pewno nie wprowadziłby nie-Żyda do świątyni, tym 
bardziej że nawet władze rzymskie zabraniały poganom tam wstę-
pować pod karą śmierci. Jednak plotka, że Paweł wprowadził na 
teren świątyni niejakiego Trofi ma z Efezu, znalazła posłuch wśród 
gorliwych żydów. Tłum rzucił się na Pawła i zaczął go bić, a bramy 
świątyni zamknięto, by nie doszło do gniewu Bożego z powodu 
profanacji (Dz 21, 30).

Fakty jednak wskazują na to, że Paweł zawsze dbał o to, by po-
gan nie obciążać przepisami Tory oraz by Żydzi nie zaniedbywali 
jej nakazów. Dobrym tego przykładem jest obrzezanie Tymoteusza 
(Dz 16, 3), którego matka była Żydówką, a ojciec Grekiem. We-
dług Prawa Mojżeszowego syn z takiego małżeństwa jest żydem 
i powinien zostać obrzezany na ósmy dzień po urodzeniu. Jednak 
obowiązku tego zaniedbano, więc Paweł, zanim zabrał Tymoteusza 
ze sobą w podróż, uczynił to, co powinni uczynić jego rodzice. Żyd 
pozostaje żydem również wtedy, gdy uwierzy w żydowskiego Me-
sjasza, Zbawiciela wszystkich ludzi. 



Aneks 2134 Życiorys św. Pawła 135

Nikogo jednak nie obchodziły fakty. W chwili gdy Paweł po-
wiedział, że Bóg posłał go do pogan w celu głoszenia Ewange-
lii, słuchacze nie wytrzymali i wybuchli gniewem, domagając się 
śmierci „zdrajcy” – rabina, który przyjmował pogan do Królestwa 
Bożego na ulgowych warunkach. Gdyby nie wojsko rzymskie, Pa-
weł zginąłby z rąk rozwścieczonego tłumu.

Kiedy następnego dnia Paweł stanął przed Sanhedrynem, po-
wiedział zgromadzonym rabinom: „Aż do dnia dzisiejszego służy-
łem Bogu ze spokojnym sumieniem” (Dz 23, 1). Rabbi Szaul był 
wciąż przekonany, że głoszenie Ewangelii poganom w niczym nie 
umniejsza jego żydowskości i nie kala go. Sanhedryn, najwyższa rada 
religijna Izraela, nie była w stanie udowodnić, jakoby rabbi Szaul 
przestał być żydem. 

Przyzwyczailiśmy się do myślenia, że Żyd Szaul po nawróceniu 
zgolił pejsy i brodę, przestał nosić talit (ubranie z frędzlami), stu-
diować Torę i przestrzegać kaszrutu. Wszystko jednak wskazuje na 
to, że do końca swoich dni Paweł wyglądał, zachowywał się i myślał 
jak typowy żyd, gorliwie przestrzegający wszystkiego, co Bóg objawił 
Mojżeszowi.

9. Męczeńska śmierć rabbiego Szaula

Oskarżony niesprawiedliwie przez rodaków o odstępstwo od 
judaizmu, rabbi Szaul (św. Paweł) odwołał się do cesarza rzym-
skiego. Takie prawo przysługiwało mu jako obywatelowi Rzymu, 
ale Pawłowi wcale nie chodziło o sprawiedliwość cesarską. Chciał 
on w ten sposób dotrzeć do najwyższych władz Imperium ze swo-
im zwiastowaniem. Wiedział, że jedynie jako niewinnie oskarżony 
może znaleźć posłuch u cesarza i konsulów, gdyż w tej sytuacji będą 
oni zmuszeni do ustosunkowania się do głoszonych przez niego 
prawd. Widzimy, że właśnie taka sytuacja miała miejsce w czasie 
przesłuchania w Cezarei przez namiestnika Festusa w obecności 
króla Agryppy i jego siostry Berenike. Po wysłuchaniu mowy Paw-
ła Agryppa powiedział: „Niewiele brakuje, a przekonałbyś mnie 
i zrobił ze mnie chrześcijanina” (Dz 26, 28). Zresztą, odwołując się 

do cesarza, Paweł wypełnił wolę Pana Jezusa, który mu się objawił 
(Dz 23, 11).

Niestety, do przesłuchania przed cesarzem najprawdopodob-
niej nie doszło. Dzieje Apostolskie kończą opowiadanie w chwi-
li, kiedy św. Paweł zostaje przywieziony do Rzymu jako więzień 
i osadzony w areszcie spotyka się ze starszyzną tutejszych gmin 
żydowskich. Głoszona Ewangelia wywołała wśród niej spore za-
mieszanie, ale trzeba przyjąć, że generalnie została odrzucona 
przez rabinat Rzymu. Dlatego też Paweł, jak zwykle, zajął się gło-
szeniem Chrystusa poganom. Czynił to co najmniej przez dwa 
lata, pozostając w areszcie domowym w wynajętym przez siebie 
mieszkaniu (Dz 28, 30-31). Wydaje się, że nawet nie mając do-
stępu do samego cesarza rzymskiego, Paweł zdobył dla Chrystusa 
wielu członków jego rodziny, których nazywał „świętymi z domu 
cesarskiego” (Flp 4, 22).

Tradycja podaje, że św. Paweł został stracony w Rzymie, kiedy 
wybuchły prześladowania chrześcijan. Apostoł był przygotowany do 
śmierci, przekonany, że wykonał swoją misję w tym zakresie, w ja-
kim przewidział to Jezus. Patrząc w oczy śmierci, Paweł napisał do 
swojego przyjaciela Tymoteusza: „W dobrych zawodach wystąpiłem, 
bieg ukończyłem, wiary ustrzegłem. Na ostatek odłożono dla mnie 
wieniec sprawiedliwości, który mi w owym dniu odda Pan, sprawie-
dliwy Sędzia, a nie tylko mnie, ale i wszystkim, którzy umiłowali 
pojawienie się Jego” (2 Tm 4, 7-8).

Takie słowa mógł napisać tylko człowiek poważnie traktujący 
Słowo Boże. Przez całe swoje życie św. Paweł przejmował się tyl-
ko tym, by jak najdokładniej wypełniać wolę Boga – najpierw jako 
gorliwy żyd ze stronnictwa faryzejskiego, przestrzegający wszystkich 
przykazań żydowskiego Prawa i w gorliwości swojej głosujący za karą 
śmierci dla heretyków, a później jako jeszcze bardziej gorliwy żyd ze 
stronnictwa nocrim (ta nazwa wywodzi się z hebrajskiego brzmie-
nia imienia Jezusa z Nazaretu – Jeszua ha-Nocri i pojawia się w Dz 
24, 5), który bez reszty poświęcił się głoszeniu Dobrej Nowiny o Je-
zusie Mesjaszu, Zbawicielu każdego Żyda i nie-Żyda, wolnego i nie-



Aneks 2136

wolnika, mężczyzny i kobiety. Święty Paweł – rabbi Szaul – nie tylko 
narażał się na niebezpieczeństwa, docierając z Ewangelią do różnych 
miejsc cesarstwa, ale opracował też halachę (naukowe zasady postę-
powania religijnego) dla pogan, nawracających się do żydowskiego 
Mesjasza, które stanowią obecnie podwaliny Prawa Kanonicznego 
naszego Kościoła.

Obyśmy i my poczuli się dłużnikami narodu żydowskiego, 
który dał nam Mesjasza Jezusa i Apostoła Pawła, tak jak Paweł 
czuł się „dłużnikiem Greków i barbarzyńców” (Rz 1, 14), i swoją 
miłością i modlitwą doprowadzili Żydów do zazdrości o Mesja-
sza i do nawrócenia, spełniając najgłębsze pragnienie Apostoła 
Narodów.

Aneks 3

PIERWSZYCH 110 LAT WSPÓLNOTY 
MESJANICZNEJ

Przedmowa

Zabierając się za spisanie dziejów Kościoła w pierwszym wieku 
chrześcijaństwa, wcale nie miałem na myśli opracowania historycz-
nego lub naukowego. Nie prowadziłem żadnych własnych badań, nie 
brałem udziału w dyskusjach naukowych. Ustalanie dat poszczegól-
nych wydarzeń lub datowanie starożytnych dokumentów to spra-
wa specjalistów, mnie natomiast bardziej interesowało realne życie, 
mentalność i przekonania tych, którzy byli pierwszymi zwiastunami 
Ewangelii i ich bezpośrednich następców. Zebrałem więc okruchy 
wiedzy o wydarzeniach i o czasie ich wystąpienia, przyjmując jedną 
z dat proponowanych przez naukowców. Świadomie i celowo nie po-
daję żadnych źródeł, pozostawiając Czytelnikowi prawo do prowa-
dzenia własnych poszukiwań i zachowanie własnego zdania, w razie 
gdy jego wiedza nie pokrywa się z moją.

W opracowaniu starałem się zwrócić uwagę na to, że pierwszy 
Kościół był na wskroś żydowski. Za rabbim D. Sternem posłużyłem 
się wyrażeniem „Wspólnota Mesjaniczna”, wskazującym na fakt, że 
pierwsze grupy wyznawców Chrystusa w ich własnym odczuciu sta-
nowiły integralną część judaizmu219. Próbowałem odkryć, jak głęboko 
sięgała żydowskość Apostołów i jak długo dominowała ona w Koście-

219 Rabbi Stern konsekwentnie tłumaczy w ten sposób grecki wyraz ἐκκλησία, np. 

w zdaniu Dz 9,31: „Wtedy Wspólnota Mesjaniczna w całej J’hudzie, Galil i Szomron 

cieszyła się pokojem i budowała się” (D. STERN, Komentarz żydowski…, op. cit., s. 404).



Aneks 3138 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 139

le – wśród chrześcijan, nawróconych z pogaństwa, oraz wśród wier-
nych żydowskiego pochodzenia. Potwierdzone przez historyków in-
formacje pozwalają stwierdzić, że znaczący zanik wpływu żydowskich 
wiernych na Kościół nastąpił dopiero pod koniec lat 30. II w., dlatego 
uznałem okres pierwszych 110 lat za najbardziej interesujący.

Celowo wprowadzam rozróżnienie pomiędzy członkami Wspól-
noty Mesjanicznej żydowskiego (nocrim)220 oraz pogańskiego pocho-
dzenia (chrześcijanie). Na podstawie wielu danych doszedłem do 
wniosku, że przez całe 110 lat nocrim uważali siebie za pełnopraw-
nych żydów i nie zerwali z judaizmem jako takim. Jednak z powodu 
„ulgowego” traktowania chrześcijan, wchodzących do Kościoła przez 
nawrócenie i chrzest bez konieczności obrzezania i zachowywania 
całego Prawa, judaizm zachowawczo od nich się odciął. 

Zapraszam więc do prześledzenia razem ze mną wydarzeń oraz 
zachowanych do dziś artefaktów historycznych i archeologicznych, do 
zanurzenia się w realia życia Wspólnoty Mesjanicznej, czyli pierwszego 
Kościoła, i do przeżycia przygody wirtualnego spotkania z Apostołami, 
„żydami z urodzenia” (Ga 2, 15), którzy tworzyli pierwszy Kościół.

1. Narodziny Kościoła (30 r.)

Jeśli popatrzymy na mapę rozwoju Kościoła w ciągu pierw-
szych trzech wieków chrześcijaństwa, nie możemy nie zauważyć, że 
w znacznym stopniu pokrywa się ona z mapą żydowskiej diaspory 
w tych czasach221. Czytając Dzieje Apostolskie wielokrotnie dowia-
dujemy się, że prawie w każdym mieście św. Paweł szedł do synago-
gi, pozyskując żydów dla Chrystusa, a dopiero potem udawał się do 
pogan, kiedy rodacy go wypędzali.

Ta obserwacja jest bardzo ważnym punktem wyjścia dla zrozu-
mienia tego, co się wydarzyło w latach 30. I w. n.e. Kiedy bowiem 
w 30 r.222 tysiące żydów i prozelitów z całego świata przybyło do Jero-

220 Pochodzenie i znaczenie tego wyrazu omówiono w przyp. 37.
221 Illustrated Atlas Of Jewish Civilization by Josephine Bacon, Quantum Books 

(2004).
222 Przyjąłem umownie ten rok za rok ukrzyżowania Chrystusa – jest to jedna 

z kilku możliwych dat.

zolimy (Dz 2, 5) na święto Szawuot (Pięćdziesiątnica), zaskoczyło ich 
niezwykłe wydarzenie. Grupa charyzmatyków, w większości nieuczo-
nych Galilejczyków, zebranych w jednym z domów, zaczęła proroko-
wać i wielbić Boga, przemawiając w różnych językach. Każdy z piel-
grzymów rozpoznawał swój język regionalny, a nie tylko powszechnie 
znane języki: grecki, aramejski i hebrajski. Zdumienie było tak wielkie, 
że tłumy nie tylko dopuściły do głosu Piotra i pozostałych Apostołów, 
ale wysłuchały ich do końca, co rzadko się zdarza wśród żydów. 

To, co usłyszeli, było jeszcze bardziej zdumiewające. Apostoło-
wie świadczyli, że 50 dni temu tu, w tym mieście, zamordowano jed-
nego z rabinów, pobożnego i sprawiedliwego cudotwórcę z Galilei, 
który pochodził z rodu Dawida i kwalifi kował się na Mesjasza. Tych 
dwunastu mężczyzn twierdziło, że ów rabin po trzech dniach po-
wstał z martwych (Dz 2, 32) i ukazywał się im przez 40 dni odlicza-
nia omeru223. W mentalności żydowskiej jest głęboko zakorzenione 
przekonanie, że dwóch albo trzech świadków wystarczy, by uznać 
świadectwo za prawdziwe (Pwt 17, 6; Mt 18, 16; Hbr 10, 28). Nic 
więc dziwnego, że po wysłuchaniu tego przemówienia ok. 3 tys. ży-
dów przyjęło chrzest i włączyło się do Kościoła (Dz 2, 41). Ani jeden 
poganin nie brał udziału w tych wydarzeniach.

Taki był dzień narodzin Kościoła – w żydowskie święto piel-
grzymie224 Duch Święty zstąpił na żydowskich Apostołów i pobudził 
tysiące żydów do nawrócenia. Dalszy rozwój wydarzeń jest również 
żydowski: pielgrzymi wrócili do swoich krajów, niosąc Dobrą No-
winę żydom w diasporze, Apostołowie zaś pozostali w Jerozolimie 
tworząc nowe wspólnoty (Dz 2, 41-47), skupione przy synagogach 
i po domach, codziennie uczęszczające do świątyni. 

223 Zaczynając od święta Paschy każdy żyd odlicza dzień w dzień czas do święta 

Szawuot. Ponieważ odliczanie zaczyna się w dniu złożenia ofi ary w postaci snopa (hbr. 

omer) pszenicy, ta procedura ma nazwę „odliczanie omeru”. Pięćdziesiąty dzień omeru 

jest świętem Szawuot – Pięćdziesiątnicy.
224 Według Tory, każdy żyd zobowiązany jest do tego, by przybywać do Jerozolimy 

w celu uczestniczenia w kulcie ofi arniczym: „Trzy razy do roku ukaże się każdy mężczy-

zna przed Panem, Bogiem twoim, w miejscu, które sobie obierze: na Święto Przaśników 

(Pesach), na Święto Tygodni (Szawuot) i na Święto Namiotów (Sukkot)” (Pwt 16, 16).



Aneks 3140 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 141

Co to oznaczało w praktyce? Oznaczało to, że nowo narodzony 
Kościół nie posiadał znaczącej odrębności od judaizmu; na pewno nie 
była to odrębność większa niż innych sekt żydowskich. Judaizm bo-
wiem w tamtych czasach odznaczał się wielką różnorodnością nurtów 
i sekt, czasami o skrajnej orientacji, a jednak pozostających w ramach 
judaizmu. Wszystkie bowiem sekty żydowskie łączyła wierność Bogu 
i Jego Prawu, zachowywanie przykazań, wspólne modlitwy i ocze-
kiwanie na nadejście ery mesjańskiej (Królestwa Bożego). Pod tym 
względem Kościół niczym się nie wyróżniał spośród sekt żydowskich. 
Nie był tak radykalny, jak zeloci, co chwila szukający pretekstu, by 
wzniecić powstanie, ale twardo się trzymał nauki Apostołów. Nie był 
tak drobiazgowy, jak faryzeusze, w wypełnianiu szczegółów Prawa, 
ale zdecydowanie głębiej i żarliwiej spełniał przykazanie miłości, 
uznawane przez faryzeuszów za pierwsze i najważniejsze. Nie był taki 
separatystyczny, jak esseńczycy, i nie krytykował tak otwarcie istnie-
jącego klanu arcykapłanów, ale również uznawał tylko jednego Arcy-
kapłana – Jezusa. Nie był tak elitarny, jak saduceusze, ale tylko ofi a-
rę złożoną przez Jezusa traktował jako ważną i prawdziwą, a udział 
w niej uznawał za konieczny warunek zbawienia. 

Życie codzienne pierwszego Kościoła było typowym życiem ży-
dowskim. Nie ma żadnych powodów, by twierdzić, jakoby Aposto-
łowie zaprzestali przestrzegania kaszrutu 225, obmywania rąk, święto-
wania szabatów i świąt żydowskich oraz recytowania typowych dla 
judaizmu modlitw. Warto pamiętać, że znana nam Modlitwa Pańska 
„Ojcze nasz” stanowi skrót modlitwy żydowskiej w ciągu dnia, i każ-
dy jej element ma swój znacznie bardziej rozbudowany odpowied-
nik w żydowskich modlitewnikach. Nawet wzywanie imienia Jezusa 
w czasie modlitwy i proszenie Boga o coś w Jego Imieniu nie było 
czymś nadzwyczajnym, gdyż w judaizmie spotyka się odwołanie mo-
dlitewne do zasług praojców. Zapewne właśnie przywoływanie Jezusa 
z Nazaretu dało początek żydowskiej nazwie tej nowej sekty – nocrim.

225 Kaszrut jest systemem zakazów i nakazów, regulujących zasady odżywiania 

się oraz szerzej, zachowania czystości rytualnej. Zasady te bazują na przepisach o nie-

czystości niektórych pokarmów (Kpł 20, 25). Wnioskować o zachowywaniu kaszrutu 

przez Apostołów możemy na podstawie choćby słów św. Piotra: „nigdy nie wziąłem do 

ust niczego skażonego lub nieczystego” (Dz 11, 8).

Musimy brać pod uwagę, że dzisiejszy ryt Mszy Świętej nie po-
wstał od razu, ale był wprowadzany stopniowo. W pierwszych latach 
istnienia Kościoła spotkania modlitewne wierzących w Jezusa żydów 
musiały przebiegać według schematu przyjętego w synagogach. Nie 
ma w nim konieczności, by ktoś o wyjątkowym statusie (jak u nas 
ksiądz) prowadził nabożeństwo; może to czynić każdy. Charakter 
nabożeństwa jest prywatny, kiedy zbiera się mniej niż 10 dorosłych 
żydów, i społeczny, kiedy jest ich 10 lub więcej. Całe nabożeństwo 
właściwie sprowadza się do wyrecytowania błogosławieństw przed 
odczytaniem fragmentu Tory i po jego odczytaniu; jedno z ważniej-
szych miejsc zajmuje publiczna recytacja „Szema Israel”, najważniej-
szego przykazania judaizmu, oraz „Kadisz”, modlitwy aramejskiej, 
uświęcającej Imię Boga. W latach 30. I w. nie istniał jeszcze konkret-
ny, obowiązujący dla wszystkich ryt nabożeństwa w synagodze i każ-
de ugrupowanie miało własne elementy, nie praktykowane w innych 
grupach. Dlatego spotkania modlitewne Apostołów i ich zwolenni-
ków nie wywoływały u pozostałych żydów żadnych obiekcji z powo-
du drobnych różnic. 

Nawet Eucharystia mogła przebiegać w społecznościach pierw-
szego Kościoła w sposób typowo żydowski. Łamanie chleba i picie 
wina na wspólnych spotkaniach żydowskich zawsze jest połączone 
z wypowiadaniem zwykłych błogosławieństw (hamoci oraz bore pri 

hagafen)226 i nabiera rangi liturgicznej w dniu szabatu lub w święto, 
zwłaszcza podczas spotkań w domach. Jeśli więc pierwszy Kościół 
„łamał chleb po domach” (Dz 2, 46), było to normalne zjawisko, na-
wet jeśli było połączone z głoszeniem śmierci Mesjasza i oczekiwa-
niem na Jego powrót (1 Kor 11, 26).

Pierwotny Kościół nie odwrócił się od judaizmu i nie zerwał 
z nim, nie zrezygnował w żadnym stopniu z tradycji i kultury swo-
jego narodu i pozostawał jedną z wielu części składowych juda-
izmu. Pierwszy konfl ikt Kościoła z judaizmem nie był natury teo-
logicznej…

226 Rabini opracowali formuły błogosławieństwa na różne rodzaje pokarmów 

i napojów, a także na wiele okazji życia żyda. Zaczynają się one słowami: „Błogosła-

wiony jesteś Panie Boże nasz, królu Wszechświata…”



Aneks 3142 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 143

2. Pierwsze konfl ikty (30–33 r.)

Pierwsza dekada istnienia Kościoła obfi towała w wydarzenia o do-
niosłym znaczeniu historycznym. Zanim jednak je omówimy, zwróćmy 
uwagę na jedną cienką „niteczkę” łączącą to dziesięciolecie z naszymi 
czasami. Jest to zwój z Psalmami, spisany właśnie w latach 30. I w. n.e., 
który przetrwał do naszych czasów w jednej z grot qumrańskich. Jest 
on napisany pismem „aramejskim”, będącym w użyciu w Izraelu po 
wygnaniu babilońskim, ale Imię Boga (w postaci tetragramu jud-he-

waw-he) jest starannie wyróżnione czcionką starohebrajską.
Jak się okazuje, takie wyodrębnianie Świętego Imienia było 

w tamtych czasach powszechne, również w zwojach greckich. Tetra-
gram jud-he-waw-he nie był wymawiany, zamiast niego żydzi czyta-
jący zwój wymawiali słowo Adonaj („Pan”) lub haSzem („Imię”). Na 
piśmie jednak użycie starohebrajskich liter powodowało jasne roz-
różnienie, że chodzi o Boga, a nie jakiegoś pana. Tak samo w życiu 
codziennym nie wymawiano Świętego Imienia – tylko raz w roku 
w święto Jom Kippur arcykapłan, wchodzący do Miejsca Najświęt-
szego, wypowiadał Imię Boga. Nic nie wskazuje na to, jakoby pierw-
szy Kościół cokolwiek zmienił w tej materii.

Ale przejdźmy do wydarzeń. Przede wszystkim Apostołowie, 
systematycznie uczęszczając do świątyni, cały czas głosili zmar-
twychwstanie Jezusa (Dz 3, 12; 4, 8; 5, 21 i in.). Za to zostali nawet 
pobici, ale Sanhedryn nic nie mógł im zarzucić – w końcu Tora nie 
zawiera zakazu powstawania z martwych ani głoszenia zmartwych-
wstania jakiegoś człowieka. Liczba wyznawców Jezusa jednak wzra-
stała z dnia na dzień, a cuda towarzyszyły zwiastowaniu Ewangelii 
o Jezusie. Śmierć Ananiasza i Safi ry, którzy w sumie nic złego nie 
zrobili, tylko próbowali udawać większą pobożność, niż posiadali ją 
w rzeczywistości, wywołała strach zarówno wśród nocrim, jak i pozo-
stałych żydów (Dz 5, 11). Wydarzenie to miało miejsce ok. roku 32, 
i na podstawie wersetów 5, 13-14 można stwierdzić, że w Kościele 
nie było wtedy ani jednego goja227. Nic dziwnego, jeśli się zważy, że 

227 Hebrajski wyraz goj oznacza „naród” i czasami jest używany też w odniesieniu 

do narodu żydowskiego, najczęściej jednak żydzi nazywają tak nie-żydów.

poganom (nie-żydom) wstęp do świątyni był zabroniony pod groźbą 
kary śmierci, a tu jeszcze ci dwoje zmarli przez jakąś błahostkę… 

Dalsze wydarzenia pogłębiały to, co przerodziło się później 
w konfl ikt między nocrim a judaizmem. Zdjęci zazdrością cadukim 
(saduceusze) usiłowali zabronić Apostołom głoszenia Jezusa (Dz 
5, 17-18), ale cudowne uwolnienie uwięzionych tylko spotęgowało 
ich poczucie bezsilności wobec prężnie rozwijającej się nowej sekty. 
Należy zauważyć, że w dwa lata po śmierci i zmartwychwstaniu Jezusa 
pierwsza poważna dyskusja Sanhedrynu z Apostołami nie dotyczyła 
ani kwestii teologicznych, ani historycznych. Nikt nie wątpił w to, że 
Jezus żył, nauczał i został stracony na krzyżu. Saduceusze nawet nie 
mogli zakwestionować świadectwa Apostołów, którzy mówili, że wi-
dzieli Jezusa zmartwychwstałego. Gdyby mogli wskazać grób i mar-
twe ciało Jezusa, na pewno by to uczynili. Gdyby mieli przynajmniej 
jakieś świadectwo, że On nie żyje, na pewno by je przywołali. Ale 
nic z tych rzeczy nie miało miejsca. Wręcz odwrotnie, zdaje się, że 
Sanhedryn nawet przyjmował wersję Apostołów za prawdziwą i był 
gotów zgodzić się, że Jezus zmartwychwstał. Jedyne, co im nie pa-
sowało, to był fakt, że oni sami ponosili odpowiedzialność za śmierć 
Jezusa (Dz 5, 28). Na to Sanhedryn nie chciał się zgodzić.

Znamienne jest wystąpienie rabbana Gamaliela, nauczyciela 
Szaula z Tarsu, w tej sprawie (Dz 5, 34). Człowiek ten wychodził 
z założenia, że nie można ot tak po prostu unieważnić świadectwa 
kilkunastu osób. Przyjął on ostrożną postawę i zaproponował pozo-
stawić rozwój wydarzeń samemu Bogu. Wobec braku zarzutów San-
hedryn uległ autorytetowi Gamaliela. 30 lat później rabban Gamaliel 
został nasi, przewodniczącym Sanhedrynu, i był nim aż do r. 70.

Przez jakiś czas nocrim mieli spokój. Apostołowie wyznaczy-
li siedmiu diakonów, wśród których żaden nie miał żydowskiego 
imienia (Dz 6, 5). Jednak tylko jeden z nich jest nazwany prozelitą 
– Mikołaj z Antiochii. Najprawdopodobniej w pierwszym Kościele 
zwracano na to uwagę, o czym świadczą również pochówki w kata-
kumbach na Górze Oliwnej. Wśród ok. 100 żydowskich sarkofagów, 
z których znaczna część miała znak krzyża, znaleziono również na-
grobek z greckim napisem: „kości młodszego Judy, prozelity z Tyru”. 



Aneks 3144 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 145

Nagrobek miał również znak krzyża i monogram Chrystusa w po-
staci połączonych greckich liter XP. Inny grób z krzyżem i greckim 
napisem zawierał szczątki „Diogenesa, syna Zeny”. Jeszcze inny miał 
znak krzyża i napis hebrajski „Salome, prozelita”. Na jednym z gro-
bów zachowała się inskrypcja w postaci greckich liter IXB, odczy-
tanych przez naukowców jako „Jezus Chrystus Odkupiciel”. Można 
zatem przypuszczać, że diakon Szczepan był rodowitym żydem, bo 
gdyby było inaczej, Autor Dziejów Apostolskich napisałby o tym. 
Prozelityzm bowiem, choć nie był nigdy celem judaizmu, stopniowo 
postępował, pozyskując żydom sojuszników, np. w postaci Heleny, 
królowej państewka Adiabeny, położonego na prawym brzegu gór-
nego Tygrysa. Helena przyjęła judaizm na początku lat 30. I w. n.e.

Tuż przed opowieścią o ukamienowaniu Szczepana św. Łukasz 
oznajmia, że „wielu kapłanów przyjmowało wiarę” (Dz 6, 7). Trud-
no powiedzieć, czy rzeczywiście w tym właśnie momencie zaczęli 
się nawracać kapłani, jednak fakt pozostaje faktem: wiele osób po-
chodzących z rodu Aarona przyłączyło się do ugrupowania nocrim. 
Świadczą o tym liczne grobowce kapłańskie ze znakami krzyża.

Znamienne jest, że Szczepan naraził się żydom z diaspory (Dz 
6, 9), a nie Sanhedrynowi, który za radą Gamaliela przyjął postawę 
wyczekującą. Kiedy jednak dyskutanci nie byli w stanie przedłożyć 
jakichkolwiek argumentów, zaciągnęli Szczepana przed Sanhedryn, 
który miał rozstrzygnąć, kto w końcu ma rację. Nie ma w tym nic 
nadzwyczajnego, gdyż właśnie taka była funkcja Sanhedrynu – zaj-
mować stanowisko w razie sporów między żydami.

Przemówienie Szczepana wobec Sanhedrynu trudno nazwać 
łagodnym. Opowieść o dziejach Patriarchów zgromadzeni rabini 
mogli uznać za szyderstwo, bo przecież każdy ją dobrze znał. I za-
pewne uznali, zwłaszcza w chwili, gdy Szczepan zaczął kierować 
swoje oskarżenia przeciwko nim (Dz 7, 51-53), wyzywając ich od 
„twardych karków”. Ktoś nawet mógłby pomyśleć, że właśnie za to 
ukamienowano Szczepana. A jednak nie. Słysząc te słowa, zgrzy-
tali oni zębami z gniewu, ale wiedzieli, że on ma rację. Ostatecznie 
nie ma żyda, który nie zgodzi się, że jest winny łamania Przymierza 
z Bogiem, a kłótnie o to, kto jest bardziej winny, są między żydami 

na porządku dziennym. Za takie gadanie wyrywa się brody i pejsy, 
obtłukuje się gęby, ale się nie kamienuje.

Szczepana ukamienowano za to, że zobaczył on Jezusa stojącego 
po prawicy Ojca. Dla zgromadzonych żydów było to tak straszne 
bluźnierstwo, że bali się nawet tego słuchać (Dz 7, 57; por. Pwt 13, 
7-9). Potraktowali Szczepana jako odstępcę, według Słowa Boże-
go: „Ukamienujesz go na śmierć, ponieważ usiłował cię odwieść od 
Pana, Boga twojego, który cię wywiódł z ziemi egipskiej, z domu nie-
woli” (Pwt 13, 11). Nie czekali na werdykt Sanhedrynu i nie zważali 
nawet na władze rzymskie, które zastrzegały dla siebie wyłączność 
w sprawie wyroków śmierci. Po prostu bluźniercę Szczepana musie-
li zamordować natychmiast. Należało również wytępić pozostałych 
nocrim, skoro głoszą oni tak niebezpieczne bluźnierstwa, mogące 
ściągnąć nieszczęście na cały naród żydowski.

Był rok 33. Przy Sanhedrynie kręcił się zdolny młody człowiek, 
uczeń rabbana Gamaliela imieniem Szaul, rodem z Tarsu. Rozprawa ze 
Szczepanem i aresztowania nocrim tak bardzo go nakręciły, że poszedł 
on do arcykapłana Józefa Kajfasza z prośbą. Pragnął tępić odstępców 
również w Damaszku, gdzie nocrim się rozplenili wśród tamtejszych 
kahałów. Po drodze do Damaszku spotkał tego Jezusa, którego Szcze-
pan widział po prawicy Boga, i zaskoczył damasceńskich nocrim i in-
nych żydów tym, że zaczął Go głosić we wszystkich synagogach…

3. Ewangelia wychodzi poza Izrael (33–40 r.)

Po ukamienowaniu Szczepana w 33 r. wybuchły prześladowania 
w Jerozolimie (Dz 8, 1), wskutek czego wszyscy nocrim uciekli z mia-
sta i rozproszyli się po Judei i Samarii, a niektórzy dotarli nawet do 
Fenicji, na Cypr i do Antiochii (Dz 11, 19). Trudno powiedzieć, dla-
czego Apostołowie mogli pozostać w Jerozolimie i nikt ich nie ru-
szył. Biblia nie wyjaśnia tego. Można jedynie przypuszczać, że San-
hedryn jeszcze miał w pamięci niedawne ich uwięzienie i cudowne 
uwolnienie (Dz 5, 18-20) i nie chciał znowu najeść się wstydu. Kto 
wie, może znowu anioł wyprowadzi ich z więzienia i wtedy tłumy 
dowiedzą się o tym i nawrócą się do tego ich Jezusa z Nazaretu, który 
nie zważa na rozporządzenia arcykapłanów.



Aneks 3146 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 147

Tak czy inaczej, Apostołowie pozostali w Jerozolimie, zaś tysiące 
nocrim uciekły z miasta. Filip, prawdopodobnie jeden z siedmiu dia-
konów (Dz 6, 5), przybył do Samarii. Nie wiadomo, czy był sam, czy 
towarzyszyli mu inni nocrim. Nie wiadomo też, dlaczego wybrał to 
miasto, wrogie dla żydów, pogrążone w odstępczym kulcie pseudo-
świątyni na górze Garizim. Wygląda na to, że jego celem była ewan-
gelizacja Samarii, zaś ucieczka z Jerozolimy była tylko pretekstem 
(Dz 8, 5). W każdym razie Samarytanie masowo się nawrócili dzięki 
zwiastowaniu i cudom, jakie Bóg uczynił przez Filipa, i Apostołowie 
Piotr i Jan musieli przybyć do miasta, by udzielić nowo ochrzczonym 
również chrztu Duchem Świętym (Dz 8, 14-15). Filip natomiast 
„obrobił” również Etiopczyka, prozelitę albo Falaszę228, który wracał 
z pielgrzymki do swojego kraju (Dz 8, 26-39), po czym zajął się 
ewangelizacją żydowskich kahałów w miastach na wybrzeżu Morza 
Śródziemnego od Aszdodu do Cezarei (Dz 8, 40).

W międzyczasie prześladowania ucichły (Dz 9, 31) i Piotr za-
czął odwiedzać kahały nocrim poza Jerozolimą (9, 32). W czasie po-
bytu w Jaffi  e miał widzenie, które zmusiło go do myślenia. W wi-
dzeniu tym bowiem proponowano mu trefne (nieczyste) jedzenie, 
którego Piotr nigdy nie brał do ust (Dz 10, 14). Wkrótce okazało się, 
że w ten sposób Bóg przygotowywał Piotra na pierwsze spotkanie 
ewangelizacyjne z poganami.

Setnik Korneliusz był dobrym materiałem do ewangelizacji. Był 
bogobojnym człowiekiem, sympatykiem judaizmu, znanym z dobro-
czynności na rzecz żydów (Dz 10, 22), który jednak nie zdecydo-
wał się przyjąć gijur229. Miał zatem pojęcie o żydowskich Pismach, 
zwyczajach i poglądach teologicznych, dlatego Piotr mógł odwołać 
się w swoim przemówieniu do takich rzeczy, jak Sąd Ostateczny, 
prorocy lub odpuszczenie grzechów (Dz 10, 42-43). „Kiedy Piotr 

228 Jest to plemię czarnych żydów, mieszkających w Etiopii od 3 tys. lat. Według 

ich własnej tradycji, pochodzą oni od dworzan żydowskich, należących do dworu króla 

Salomona, którzy przybyli do Etiopii razem z królową Saby (1 Krl 10, 13). W XX w. 

rabinat Izraela uznał, że według wiary i zwyczajów należą oni do judaizmu.
229 Przyjęcie judaizmu przez nie-Żyda polega na gruntownym przeszkoleniu go 

z Tory i praw halachicznych, obrzezaniu oraz „chrzcie” przez pełne zanurzenie w wodzie.

jeszcze mówił o tym, Duch Święty zstąpił na wszystkich, którzy słu-
chali nauki. I zdumieli się wierni pochodzenia żydowskiego, którzy 
przybyli z Piotrem, że dar Ducha Świętego wylany został także na 
pogan. […] Wtedy odezwał się Piotr: «Któż może odmówić chrztu 
tym, którzy otrzymali Ducha Świętego tak samo jak my?» I rozkazał 
ochrzcić ich w imię Jezusa Chrystusa” (10, 44-48). Tak oto w roku 34 
pierwszy poganin został członkiem Kościoła.

Warto zwrócić uwagę na to, że ani Apostołowie, ani inni no-

crim nie byli przygotowani na nawrócenie poganina. Ostro skrytyko-
wali Piotra. „Wszedłeś do ludzi nieobrzezanych – mówili – i jadłeś 
z nimi” (Dz 11, 3). Cztery lata po śmierci i zmartwychwstaniu Jezusa 
takie rzeczy były dla członków Kościoła nie do pomyślenia. 

Tymczasem również w Antiochii została złamana ta bariera. 
Prozelici z Cypru i Cyreny, którzy dotarli do Antiochii, zaczęli ewan-
gelizować również pogan. Biblia nazywa ich Grekami (Dz 11, 20), ale 
wiadomo, że w Antiochii wówczas mieszkało dużo Asyryjczyków, kul-
turowo i językowo bliskich Żydom. Posługiwano się tam powszech-
nie językiem aramejskim, co na pewno ułatwiło przekaz Ewangelii, 
osadzonej w żydowskich realiach i kategoriach myślowych. Dlatego 
też wielka liczba pogan w Antiochii uwierzyła w Jezusa.

Zdecydowanie należy przyjąć, że dla pozostałych żydów spoufa-
lenie się nocrim z poganami było nie do przyjęcia. Dlaczego jednak 
nie zareagowali oni gwałtownie na taki rozwój wydarzeń? Przyczyn 
może być kilka, m.in. problemy z Rzymianami, którzy na Paschę 
36 roku usunęli Józefa Kajfasza ze stanowiska arcykapłana, które 
zajmował on od 18 lat. Jego miejsce zajął Jonatan ben Ananus, ale 
po roku i jego wyrzucono, zaś w jego miejsce arcykapłanem został 
jego brat Teofi l ben Ananus230. Niedługo potem, w 38 roku wybuchły 
prześladowania żydów w Aleksandrii.

Koniec lat 30. I w. n.e. zamknął jeszcze inny rozdział w historii 
Zbawienia. Według niektórych źródeł, w roku 37 Piłat popełnił sa-
mobójstwo. W roku 39 Kaligula zesłał na wygnanie Heroda Anty-

230 Niektórzy wysuwają przypuszczenie, że później ten człowiek się nawrócił 

i właśnie jemu św. Łukasz dedykował swoje dzieła. 



Aneks 3148 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 149

pasa razem z jego konkubiną Herodiadą, prawowitą żoną jego brata 
Filipa. Ta para zamordowała Jana Chrzciciela (Mt 14, 5-12) i Herod 
Antypas rządził w Galilei w czasach Jezusa. Właśnie on miał okazję 
przesłuchać Go, a nawet mógł Go ułaskawić (Łk 23, 7), lecz zamiast 
tego wydał Piłatowi na ukrzyżowanie. Około roku 40 zmarł też Józef 
Kajfasz, wieloletni arcykapłan, jeden z najbardziej wpływowych poli-
tyków i kluczowa postać w procesie Jezusa. Pochowany został w do-
linie Ge Hinnom (od której wywodzi się nazwa „gehenna”) – chyba 
właściwe miejsce pochówku dla człowieka, który skazał niewinnego 
Jezusa. Archeologowie odkryli grobowiec, który należał do rodziny 
Kajfaszów. Znajdują się tam dwa sarkofagi z napisem „Kajafa”, z któ-
rych jeden należy do Józefa (  – Josef bar Kajafa), wedle 
wszelkiego prawdopodobieństwa, niesławnego arcykapłana…

4. Względny spokój (40–45 r.)

Około roku 41 Apostołowie urzędujący w Jerozolimie podjęli 
decyzję o wysłaniu Józefa Barnaby do pracy z nawróconymi pogana-
mi w Antiochii (Dz 11, 22). Masowe nawrócenia tworzyły ogromne 
zapotrzebowanie na nauczanie, więc Barnaba miał co robić.

W tym samym 41 roku znowu zmienił się arcykapłan w Jero-
zolimie – został nim niejaki Szymon. Należy odnotować, że główny 
nurt judaizmu najwyraźniej się pogodził z istnieniem ugrupowania 
nocrim. Poszły w niepamięć prześladowania, a oskarżenia o udział 
w zbrodni na Jezusie już nie nosiły tak osobistego charakteru i nie 
wzbudzały tylu emocji. Wszyscy już się osłuchali z tymi opowiada-
niami o Jego zmartwychwstaniu – kto uwierzył, ten uwierzył, kto 
nie chciał uwierzyć, ten nie uwierzył. Nie było o co dalej się kłócić, 
zwłaszcza że wyznawcy Jezusa z Nazaretu nie mieli żadnych zapędów 
rewolucyjnych (w odróżnieniu od np. zelotów lub esseńczyków).

O tym okresie spokoju świadczą również pochówki w niedaw-
no odkrytym grobowcu sprzed 42 r. Grobowiec należał do rodzi-
ny Barsabów, wspomnianej w Dziejach Apostolskich (1, 21 i 15, 
22). Niektóre sarkofagi mają znaki krzyża (np. sarkofag niejakiego 
Szymona Barsaby), zaś inne mają typowe symbole żydowskie. Na 

nagrobku Szymona Barsaby znajduje się również dedykacja: „Jezu-
sowi, Panu”.

Tymczasem pracy z nawracającymi się poganami w Antiochii 
było coraz więcej. Co gorsza, zadawali oni wiele pytań, na które Józef 
Barnaba nie znał odpowiedzi. Dlatego ok. roku 42 Barnaba wybrał 
się do Tarsu, skąd ściągnął rabbiego Szaula do Antiochii (Dz 11, 
25-26). Właśnie tutaj poganie wierzący w Chrystusa zostali nazwani 
„chrześcijanami”, a nazwa ta nie obejmowała wiernych pochodzenia 
żydowskiego, którzy już od 12 lat byli nazywani nocrim.

Rabbi Szaul doskonale nadawał się do pracy z chrześcijanami. 
Biegły w Pismach i w prawach halachicznych 231, szybko się zorien-
tował, że pogan nie należy judaizować, obrzezywać ani zmuszać do 
przestrzegania żydowskich tradycji. Rabbi Szaul ograniczył swoje 
nauczanie do duchowej strony Tory oraz jej roli „przewodnika do 
Chrystusa”, natomiast cały system zakazów i nakazów sprowadził 
do „przykazań Noego”, które według judaizmu obowiązują pogan. 
Odnowienie ducha przez zaufanie Jezusowi rabbi Szaul uznał za je-
dyny konieczny warunek zbawienia oraz rozpoczęcia nowego życia 
według woli Boga.

W Jerozolimie natomiast w tym czasie znowu się zaczęła ka-
ruzela z arcykapłanami. W ciągu dwóch lat 43–44 zmiany na tym 
stanowisku nastąpiły czterokrotnie. Najpierw w 43 r. arcykapłanem 
został Mattaj ben Ananus, ale po kilku miesiącach na jego miejsce 
wszedł Alioneus. W roku 44 do urzędu arcykapłańskiego powrócił 
usunięty w 37 r. Jonatan ben Ananus, ale i on cieszył się swoją odzy-
skaną pozycją zaledwie kilka miesięcy. W tym samym roku arcyka-
płanem został Josef ben Kamidus.

W roku 44 zginął śmiercią męczeńską pierwszy Apostoł – Ja-
kub, syn Zebedeusza. Trudno określić, co spowodowało, że król He-
rod Agryppa I ściął go mieczem (Dz 12, 2). Na pewno nie było to nic 
związanego z doktryną nocrim lub z ich stylem życia. Święty Łukasz 

231 Halacha – religijne przepisy prawne regulujące postępowanie wyznawców ju-

daizmu.



Aneks 3150 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 151

nie mówi o żadnym publicznym wystąpieniu Jakuba, o żadnym za-
targu z jakimkolwiek ugrupowaniem żydowskim. Na pewno więc nie 
chodziło o jakiś spór teologiczny wewnątrz judaizmu. Nie wynikało 
to też z chęci przypodobania się komuś, bo dopiero potem Herod 
zauważył, że niektóre kręgi się ucieszyły. Jednak kiedy czytamy, że 
ścięcie Jakuba „podobało się żydom” (12, 3), nie możemy sobie wy-
obrażać, że cały naród żydowski jak jeden mąż ucieszył się ze śmierci 
Apostoła. Pewna grupa żydów (najprawdopodobniej trzymających 
władzę saduceuszy) okazała zadowolenie, i wtedy Herod, chcąc po-
zyskać sobie dalsze sympatie, wtrącił do więzienia Piotra.

Herod najwyraźniej nie wiedział, że numer z więzieniem Piotr 
ma opanowany. Apostoł był tak pewien zwycięstwa, że mocno spał 
skuty łańcuchami między dwoma żołnierzami (Dz 12, 6). Dopiero 
na dworze, wyprowadzony przez anioła, doszedł do siebie i udał się 
do domu należącego do Jana Marka, kuzyna Józefa Barnaby.

Dalsze losy Heroda Agryppy I należy rozpatrywać właśnie w ka-
tegoriach żydowskiego sporu doktrynalnego. Widzieliśmy, że Szcze-
pan został zamordowany za bluźnierstwo, bo właśnie tak odebrali 
żydzi jego wypowiedź o Jezusie stojącym po prawicy Boga. Według 
judaizmu, i sam Jezus zasługiwał na śmierć za to, że czynił siebie 
równym Bogu ( J 5, 18), i Szczepan, bo czynił Jezusa równym Bogu. 
Kłopot w tym, że Bóg tak nie uważał, i wskrzesił Jezusa z martwych, 
by udowodnić żydom, że w tym względzie nie mają racji.

Inaczej wyglądała sprawa z Herodem Agryppą I. Został on uzna-
ny za boga przez pogańską ludność Tyru i Sydonu (Dz 11, 22-23), 
ale nie wyprowadził ich z błędu i nie upokorzył się przed Bogiem. 
Tego Bóg nie mógł znieść, a ponieważ nikt z żydów nie oburzył się 
na Heroda, Bóg sam ukarał króla za bluźnierstwo.

W kontekście żydowskiej mentalności nocrim, ta akcja jest bar-
dzo wymowna. Wynika z niej, że żydzi mylą się, kiedy uznają za 
bluźniercę Jezusa, prawdziwego Syna Bożego, a jednocześnie nie re-
agują na prawdziwe bluźnierstwo Heroda, zmuszając Boga do pod-
jęcia działań. Co prawda, mniej nacechowana religijnie relacja Józefa 
Flawiusza różni się od relacji św. Łukasza, ale wątek bluźnierstwa 
tam również się pojawia. Czyli coś w tym musiało być.

5. Ewangelia podbija cały świat (45–50 r.)

Nie znalazłem żadnych danych, pozwalających wiarygodnie da-
tować wyruszenie innych Apostołów na podbój świata dla Jezusa. 
Tradycje Kościołów Wschodu umieszczają w latach 40. wydarzenia 
takiej rangi, jak ustanowienie przez Andrzeja Apostoła biskupa w Bi-
zancjum (późniejszy Konstantynopol). Jest bardzo prawdopodobne, 
że właśnie Andrzej, pierwszy powołany na Apostoła ( J 1, 40) Żyd ze 
zhellenizowanej Betsaidy, poczuł potrzebę zaniesienia Ewangelii do 
Greków. Mając greckie imię i doskonałą znajomość języka greckiego, 
mógł wzbudzać zaufanie i skutecznie przemawiać do przedstawicieli 
innych narodów, pozostających pod wpływem hellenizmu.

Również na początku lat 40. umieszcza Tradycja pracę św. Piotra 
w Rzymie, Jana Marka w Aleksandrii oraz Judy Tadeusza w Armenii. 
Można więc przyjąć, że w połowie lat 40. I w. n.e. pełną parą funk-
cjonował Kościół chrześcijański, składający się z nawróconych pogan, 
nauczanych przez nawróconych żydów (nocrim). Był to doskonały 
kontekst do napisania pierwszego jednolitego dokumentu, konstytu-
ującego świadectwo głoszone przez naocznych świadków w tak odle-
głych przecież krajach. Takim dokumentem miała się stać haBsora – 
Dobra Nowina o Jezusie Mesjaszu, Synu Bożym (Mk 1, 1; Iz 61, 1).

W swojej Ewangelii Łukasz używa greckiego słowa hypereten na 
oznaczenie „sług słowa” (Łk 1, 2), którzy przekazali mu swoją wiedzę 
i swoje świadectwo. Według niektórych badaczy, wyraz ten oznacza 
Autorów świadectw spisanych, czyli Marka i Mateusza, którzy na-
pisali swoje księgi przed Łukaszem. Właśnie tym słowem Łukasz 
nazywa św. Jana Marka w Dz 13, 5, gdzie opisuje wyprawę Pawła 
i Barnaby na Cypr w celach ewangelizacyjnych. Wyraz hypereten wy-
stępuje tutaj jako nazwa konkretnej funkcji Jana Marka, a nie ogólnie 
pomocnika. Mogłoby to oznaczać, że kiedy Szaul, Barnaba i Jan Ma-
rek przybyli w 46 r. do Salaminy i zaczęli ewangelizować tamtejszych 
żydów, mieli już spisaną księgę Ewangelii wg św. Marka – w takiej 
postaci, w jakiej my czytamy ją dzisiaj. Mimo że większość krytyków 
Biblii nie podziela tego poglądu, z pewnością nie istnieją żadne kon-
kretne dowody, obalające takie przypuszczenie. Dlatego też mamy 
prawo przyjąć rok 46 jako datę opublikowania Ewangelii Marka.



Aneks 3152 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 153

W Jerozolimie tymczasem wszystko biegło po staremu – w 46 r. 
tradycyjnie został znowu usunięty arcykapłan, a jego miejsce zajął 
niejaki Ananiasz ben Nebedeusz. A po dwóch latach na Jerozoli-
mę spadła klęska głodu. Czytamy o tym w Dziejach Apostolskich, 
z których dowiadujemy się, że Barnaba i Szaul, związani z Jerozoli-
mą rodowici Żydzi, zorganizowali w Kościele antiocheńskim zbiórkę 
dla braci (Dz 11, 28) i osobiście dostarczyli pieniądze do Izraela.

Nie byli odosobnieni w swojej dobroczynności. Dokładnie to 
samo uczyniła wspomniana wcześniej królowa Helena z Adiabeny, 
prozelita judaizmu. Przywiozła ona swoje dary dla potrzebujących, 
ponieważ czuła się współodpowiedzialna za losy narodu żydow-
skiego, którego religię wybrała. Pewnie taka sama była motywacja 
chrześcijan Antiochii. Poczuli się oni członkami społeczności Izraela 
i chętnie wsparli naród, którego Boga wybrali swoim Bogiem.

Następny rok, 49, był bogaty w wydarzenia. Przede wszystkim 
Klaudiusz wypędził z Rzymu żydów (Dz 18, 2). Nie wiemy dokład-
nie, co było powodem decyzji Klaudiusza. Zapewne razem z żydami 
wypędził również nocrim i nawet chrześcijan. Kiedy bowiem ok. roku 
120 Swetoniusz napisał Żywot Klaudiusza, w dziele tym zaznaczył, że: 
„Klaudiusz wypędził Żydów z Rzymu, byli bowiem podżegani przez 
Chrystusa wywołując często zamieszki”. Wiadomo, że istniał spór 
między żydami a nocrim, którzy kierowali Kościołem chrześcijańskim 
w Rzymie, i czasami dochodziło do kłótni na tym tle. Swetoniusz nie 
miał pojęcia, na czym te „żydowskie waśnie” polegają. Dla niego wszyscy 
byli żydami, a różnili się tylko w poglądach na temat Jezusa Chrystusa.

W tym samym 49 roku odbył się Sobór Jerozolimski (Dz 15) 
w sprawie przestrzegania Tory przez chrześcijan – wierzących pogań-
skiego pochodzenia. Na Soborze zderzyły się dwa skrajne stanowiska: 
jedno (wyrażane przez ludzi „z otoczenia Jakuba”, Ga 2, 12) utrzymy-
wało, że nawracających się do Jezusa pogan należy obrzezać i wdrożyć 
w judaizm, drugie zaś (lobbowane przez rabbiego Szaula z Tarsu), że 
poganie muszą zerwać z pogaństwem, ale nie należy ich ani inkultu-
rować, ani obciążać przykazaniami obowiązującymi żydów.

Wygrał pogląd rabbiego Szaula, lecz nie ze względu na jego au-
torytet, tylko ze względu na rozeznanie duchowe innych Apostołów, 

m.in. Piotra i samego Jakuba Sprawiedliwego232. Znamienne jest, 
że problem dotyczył tylko i wyłącznie chrześcijan, a wcale nie no-

crim. Zarówno dla żydowskiego Kościoła, jak i dla samego rabbiego 
Szaula było oczywiste, że żyd pozostaje żydem również wtedy, kiedy 
przyjmuje Jezusa swoim Panem, Zbawicielem i Mesjaszem.

Zadowolony z wyników Soboru rabbi Szaul zabrał wydany przez 
Apostołów odpowiedni dokument soborowy i udał się w swoją drugą 
podróż misyjną.

6. Nowa jakość Kościoła (50 r.)

Około roku 50 niejaki Th allos, niewolnik pochodzenia sama-
rytańskiego, wyzwoleniec Tyberiusza, napisał kroniki, które niestety 
nie zachowały się w żadnej postaci poza wzmiankami innych pisarzy. 
W swojej pracy Th allos wspomniał o śmierci Chrystusa na krzyżu 
i wypowiedział się na temat ciemności, które wtedy nastąpiły (Mt 27, 
45; Mk 15, 33). Wiadomo o tym z relacji Juliusza Afrykańczyka (ur. 
ok. 160 r. – zm. ok. 240 r.), który w swojej książce Historia świata na-
pisał: „Ciemności te w trzeciej księdze swego dzieła Th allos nazwał 
zaćmieniem słońca, ale, jak mi się wydaje, niesłusznie”. Niesłuszność 
polegała na tym, że Jezus został ukrzyżowany w połowie księżyco-
wego miesiąca nisan, czyli podczas pełni Księżyca. Zaćmienia Słońca 
nie zdarzają się podczas pełni Księżyca.

Co z tej wzmianki wynika? Wynika z niej, że Th allos, który 
w swojej pracy przywołuje wiele różnych źródeł, musiał znać do-
kument opisujący Mękę Pańską. A skoro Th allos znał ewangeliczny 
opis Męki Pańskiej, to znaczy, że już ok. roku 50, a więc 17 lat po 
śmierci Zbawiciela, Ewangelia Męki była znana i rozpowszechniana 
w Rzymie. Można zatem przypuszczać, że przed 50 r. była już napi-
sana i przetłumaczona na język grecki233 Ewangelia Mateusza, którą 
czytał nawet poganin Th allos. 

232 Był on nazywany również „bratem Pańskim”, ponieważ był kuzynem Pana 

Jezusa. Nie należy mylić go z Jakubem synem Zebedeusza, bratem Jana Apostoła, za-

mordowanym w 44 r.
233 Według Tradycji, Mateusz napisał swoją Ewangelię dla żydów w języku ara-

mejskim lub hebrajskim.



Aneks 3154 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 155

Zatem jest prawdopodobne, że przed rokiem 50 Mateusz spi-
sał swoją Ewangelię, wykorzystując dane z istniejącej już Ewangelii 
Marka. Biorąc pod uwagę żydowski charakter Ewangelii Mateusza, 
w świetle świeżo odbytego Soboru Jerozolimskiego rozróżniającego 
potrzeby chrześcijan od potrzeb nocrim, właśnie w tym czasie po-
wstała największa potrzeba spisania takiej księgi „dla żydów w ich 
własnym języku”. Dokładnie to uczynił Mateusz.

Również ok. roku 50 Juda Tadeusz wyruszył w podróż ewange-
lizacyjną do aramejskojęzycznej Edessy (dziś Urfa w Turcji). Według 
Tradycji, przekazał on „chustę Weroniki” królowi Abgarowi. W tym 
samym czasie Bartłomiej Apostoł ewangelizuje Indie i Persję. I je-
śli na terenie Persji mógł on znaleźć kahały żydowskie, to ewange-
lizacja w Indiach była skierowana raczej do pogan. W tamtejszych 
Kościołach istnieją przekazy, że pozostawił on im odpis Ewangelii 
Mateusza, co dodatkowo potwierdza możliwość napisania tej księgi 
przed 50 r. Ponieważ daty tej nie można wykluczyć, przyjmiemy ją 
do dalszych rozważań.

W roku 50 zmarł Filon Aleksandryjski, greckojęzyczny ży-
dowski fi lozof, którego dzieła wywarły wpływ na wielu myślicieli 
chrześcijańskich. W jednej ze swoich prac Filon opisywał wspólnotę 
esseńczyków, identyfi kowaną dziś z osiedlem Qumran położonym 
w Judei, na brzegu Morza Martwego. Właśnie to osiedle dostarcza 
nam ekscytującego wątku, łączącego 50 r. z naszymi czasami. Jest 
nim papirus 7Q5.

Papirus oznaczony 7Q5 został znaleziony w jednej z jaskiń obok 
ruin osiedla Qumran. Ten malutki skrawek należał do zwoju, spisa-
nego około roku 50, prawdopodobnie zawierającego kopię greckiej 
Ewangelii wg Marka234. Ten zwój odczytywano na nabożeństwach 
chrześcijan i nocrim w Rzymie i w Izraelu. Być może, trzymał go 
w rękach sam Jan Marek, Autor Ewangelii, lub któryś z Aposto-
łów… 

234 Wielu naukowców uważa, że materiał zachowany na tym skrawku papiru-

su jest niewystarczający, by przypisać go do jakiegokolwiek dokumentu. Tym bardziej 

zdumiewające jest dopasowanie zachowanych w czterech linijkach liter do tekstu 

Ewangelii – być może niewystarczające dla nauki, ale ważne dla wiary.

W połowie I w. n.e. wspólnota Kościoła nabrała nowej jakości. 
Możemy przyjąć, że posiadała ona już dwa dokumenty, opowiadają-
ce o życiu, śmierci i zmartwychwstaniu Jezusa, i z pewnością miała 
jasną doktrynę dotyczącą obowiązków religijnych nocrim i chrześci-
jan. W tym okresie nawróceni poganie w Kościele już zdecydowanie 
przeważali liczebnie, ale prawie każda chrześcijańska wspólnota mia-
ła przywódców żydowskich, głównie Apostołów i innych świadków 
Zmartwychwstania, którzy kształtowali rozwój duchowy Kościoła. 
Szybko rosnąca wspólnota wierzących śmiało wykroczyła poza świat 
żydowski i grecko-rzymski.

7. Okres świetności Kościoła judeochrześcijańskiego (50–60 r.)

W roku 51 Łukasz z Antiochii, prawdopodobnie prozelita ży-
dowski235, który uwierzył w Jezusa, po raz pierwszy spotyka rabbie-
go Szaula w Troadzie (Dz 16, 8). Zafascynowany głoszoną z mocą 
Ewangelią, postanawia towarzyszyć Apostołowi w wyprawie do 
Macedonii (Dz 16, 10). Będąc człowiekiem wykształconym, inte-
resującym się literaturą, historią i fi lozofi ą, Łukasz zaczyna zbierać 
materiały i świadectwa dotyczące życia Jezusa, w którego uwierzył 
dzięki naocznym świadkom Jego zmartwychwstania.

Tymczasem w Jerozolimie znowu zaczyna się robić nieciekawie. 
W 52 roku, po 6 latach piastowania urzędu arcykapłańskiego, został 
usunięty Ananiasz ben Nebedeusz, a jego stanowisko zajął Jonatan. 
W tym samym roku Apostoł Tomasz dotarł do Malabaru w Indiach 
(stan Kerala) i założył tam Kościół Syro-Malabarski. Tradycja tego 
Kościoła nazywa go po aramejsku Mar Th oma Sliha, a liturgia za-
wiera wiele aramejskich elementów.

Święty Piotr tymczasem odbywał wizytację w Antiochii (Ga 
2, 11). Opuszczając miasto w 53 r. ustanowił biskupem chrześcijani-
na o imieniu Ewodiusz. Biorąc pod uwagę, że nocrim generalnie po-
zostawali członkami swoich synagog lub ewentualnie tworzyli nowe 
synagogi, ich wpływ na wspólnoty chrześcijańskie był raczej ograni-

235 Możliwe, że Łukasz jednak nie był prozelitą, skoro nie znalazł się na liście 

współpracowników Pawła „z obrzezania” (zob. Kol 4, 10-14).



Aneks 3156 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 157

czony. Apostołowie nie dbali o to, by biskupami lub nauczycielami 
zostawali wierni pochodzenia żydowskiego. Głównym kryterium 
ordynacji były wiara i oddanie, i trwanie w Duchu Świętym. Jed-
nak wydaje się, że żaden chrześcijanin nigdy nie został przełożonym 
w synagodze nocrim lub liderem ich społeczności. Prowadzili oni na-
dal żydowski tryb życia, jak każde normalne stronnictwo żydowskie, 
mające swoje własne cechy wyróżniające je wśród pozostałych nur-
tów judaizmu.

W roku 54 Łukasz odłączył się od rabbiego Szaula i pozostał 
przez jakiś czas w Filippi, pracując z wiernymi. Najprawdopodobniej 
właśnie w tym okresie rozpoczął on pisanie pracy, dedykowanej zna-
jomemu urzędnikowi Teofi lowi, znanej nam dzisiaj jako Ewangelia 
Łukasza.

W tym samym roku cesarzem został Neron. Początkowo nic 
nie wskazywało na to, że zostanie w przyszłości katem chrześcijan 
i Apostołów. Neron był nawet życzliwy dla żydów i nie tylko odwo-
łał rozporządzenie Klaudiusza zabraniające im mieszkać w Rzymie, 
ale nadał im wiele przywilejów, zachęcając do powrotu. Z pewnością 
było to duże ułatwienie również dla nocrim, którzy pragnęli mieszkać 
w tym mieście.

Te wydarzenia są kontekstem napisania przed 55 r. przez rabbiego 
Szaula Pierwszego Listu do Koryntian, we współautorstwie z Soste-
nesem. Wspomina on w nim o pewnym „rozłamie” wśród chrześcijan: 
ich poczucie przynależności do Kościoła było zdominowane przez 
poczucie przynależności do nauczyciela spośród nocrim (1 Kor 1, 12) 
– Kefasa, Apollosa (o jego żydostwie mówi się w Dz 18, 24) lub Paw-
ła. Interesujące jest również to, że rabbi Szaul nazywa siebie greckim 
imieniem Paweł, zaś św. Piotra imieniem aramejskim Kefas. Wprowa-
dza on również rozróżnienie między „nas” (nocrim) oraz „ich” (chrze-
ścijan), przy czym chrześcijan wyraźnie oddziela od pogan (5, 1). Roz-
różnienie między nocrim a chrześcijanami nie dotyczy jednak spraw 
eschatologicznych: święci z pogan i z żydów będą sądzić świat (6, 2-3). 
Dotyczy raczej doczesnej przynależności do tej czy innej wspólnoty 
(7, 18). W liście tym Paweł rozstrzyga kilka kwestii, niezrozumiałych 
dla wiernych pochodzenia pogańskiego, nie odwołując się do Prawa 

żydowskiego. Jednak w rozdz. 10 przytacza wydarzenia biblijne tak, 
jakby były one znane czytelnikom listu (zob. 15, 45). Możliwe więc, 
że czytanie Tory w greckim tłumaczeniu (Septuaginty) było już po-
wszechną praktyką w chrześcijańskich wspólnotach.

W tym liście przytoczona jest liturgiczna formuła euchary-
styczna (11, 23-29), przekazana Pawłowi, który nie był obecny na 
Ostatniej Wieczerzy z Jezusem. Znamienne jest również streszcze-
nie Ewangelii (15, 1-11), w którym Paweł wyraźnie odróżnia to, co 
zostało mu przekazane przez naocznych świadków, od tego, co sam 
przeżył osobiście.

Wykazując jednolitość zwiastowanej Ewangelii, niezależnie od 
tego, kto ją głosi, Paweł przywołuje pojęcie krzyża i wyjaśnia jego 
znaczenie (1, 17-24). Biorąc pod uwagę znaki krzyża, umieszczane 
na sarkofagach nocrim w Jerozolimie co najmniej od 42 r., należy 
przyznać, że nauczanie Pawła nie jest oderwanym od rzeczywistości 
fi lozofowaniem.

Widzimy więc, że w latach 50. I w. istniała całkowita harmo-
nia w Kościele judeochrześcijańskim, czyli składającym się z nocrim 
i chrześcijan. Nie było zgrzytów i wzajemnych nacisków ani w kwe-
stii porzucania przez nocrim praktyk żydowskich, ani w kwestii przej-
mowania tych praktyk przez chrześcijan.

Krótko po napisaniu Pierwszego Listu do Koryntian Paweł 
przybył do Jerozolimy. Kontekst zaaresztowania Pawła (Dz 21, 17-
40) jest bardzo wymowny: żydzi w Jerozolimie uważali, że jest on 
odstępcą od judaizmu, nawołującym żydów diaspory do odstępstwa, 
zaś nocrim wiedzieli, że to nie jest prawda. Ostatecznie schwytano 
Pawła w świątyni, gdzie złożył on śluby żydowskiego nazyreatu, 
na podstawie pogłosek jakoby wprowadził on do świątyni Trofi -
ma, chrześcijanina z Efezu. Jak wiemy, pogłoska ta również nie była 
prawdziwa. Można bez trudu zauważyć, że Pawła wcale nie raziła 
ani wierność jerozolimskich nocrim „zwyczajom przodków”, ani ich 
praktykowanie judaizmu, ani nawet złożenie ofi ary w świątyni.

Niektórym krytykom przeszkadza, że w swoim wystąpieniu 
przed Sanhedrynem (Dz 23, 5) Paweł przyznaje się do nieznajo-
mości urzędującego arcykapłana. Należy jednak pamiętać, że Józef 



Aneks 3158 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 159

Kajfasz był arcykapłanem od 18 do 36 r., czyli przez cały czas edu-
kacji rabbiego Szaula w Jerozolimie, i właśnie on wyprawił młodego 
rabina z misją tępienia nocrim w Damaszku. Natomiast w 55 r. Jona-
tan był już dziewiątym z kolei arcykapłanem po Kajfaszu, jak więc 
Paweł miał go znać? Znamienne jest, że Łukasz nawet nie próbuje 
identyfi kować, który konkretny człowiek zajmował w tym czasie 
stanowisko arcykapłana. Na przesłuchaniu Pawła mógł być obecny 
rzeczywiście Ananiasz ben Nebedeusz (Dz 23, 2), który już nie był 
formalnie arcykapłanem, ale nadal należał to tego „towarzystwa”. 
W dalszym opowiadaniu Łukasz po prostu nazywa ich wszystkich 
arcykapłanami (Dz 23, 14; 25, 2). Zresztą, kiedy zaaresztowanego 
Pawła umieszczono w Cezarei Nadmorskiej (dziś Kejsaria w Izra-
elu), arcykapłan znowu się zmienił. Od 56 roku stanowisko to objął 
Iszmael ben Fabus. Może dlatego rabini jerozolimscy przestali się 
interesować św. Pawłem – mieli własne problemy…

Tak zaczęła się ostatnia podróż misyjna rabbiego Szaula do Rzy-
mu, w czasie której napisał on swoje „listy więzienne” (Flp, Kol, Ef, 
Flm i in.). Do liczby pierwszych listów z tego okresu zalicza się List 
do Rzymian (napisany ok. 57 r.), z którego możemy się dowiedzieć, 
że w Kościele już zaczęły się podnosić głosy o wyższości chrześci-
jan nad żydami (11, 18). Paweł wyjaśnia, że żydzi nie są w niczym 
lepsi od chrześcijan (2, 17-24), a Ewangelia jest jedynym źródłem 
zbawienia i dla żydów, i dla pogan (1, 16), natomiast bez Chrystusa 
zarówno żydzi, jak i poganie są pod panowaniem grzechu (3, 9-10). 
Jednocześnie Paweł przypomina swoim czytelnikom, że Izrael ma 
szczególną rolę do spełnienia w historii zbawienia i jeśli żydzi się nie 
nawracają, to dzieje się tak zgodnie z planem Bożym, by nawrócić się 
mogli poganie (rozdz. 9–11). Nie ma więc powodu do wywyższania 
się nad żydów. Możliwe, że to napomnienie bardziej jest skierowane 
do nocrim niż do chrześcijan, by nie myśleli, że są lepszymi od pozo-
stałych współbraci żydów. Tak czy inaczej, Paweł był przekonany, że 
jego list będą czytać i chrześcijanie, i nocrim (7, 1). Nic nie wskazuje 
na to, by Paweł podzielał pogląd „zastąpienia” starego Izraela „nowym 
Izraelem” lub starego przymierza Nowym Przymierzem. Dla niego 
Przymierze jest jedno, i obejmuje wszystkich, tyle że żydzi mieli 

w nim udział trochę wcześniej niż poganie, a obecnie są wrogami 
Ewangelii, umożliwiając nawrócenie poganom (11, 28). W liście nie 
ma również nic, co sugerowałoby odłączenie nocrim od społeczności 
żydowskich lub zerwanie z praktykowaniem judaizmu.

Około roku 58 do Pawła dołączył stary przyjaciel Łukasz, który 
natenczas ukończył już pisanie swojej Ewangelii. Najprawdopodob-
niej nie opuścił go aż do śmierci…

8. Nocrim pierwszymi wśród żydów (60–61 r.)

Tradycja umieszcza ok. roku 60 śmierć Apostoła Andrzeja w Pa-
trze (Achaja). Andrzej został ukrzyżowany na rozkaz rzymskiego 
namiestnika Aegeasa, a jego agonia na krzyżu trwała dwa dni. We-
dług legendy, umierający Apostoł kontynuował ewangelizację rów-
nież wisząc na krzyżu, powodując nawrócenie licznych tłumów. 

Również ok. 60 r. Szymon Kefas (Piotr) przeprowadził się do 
Rzymu, gdzie odrodzona społeczność żydowska liczyła już 50 tys. 
osób. W odróżnieniu od Pawła, Piotr nie miał zamiaru ewangeli-
zować cesarza, raczej chciał pracować z nocrim i chrześcijanami, co 
najwyżej głosić Jezusa żydom i poganom. W jego miejsce biskupem 
Jerozolimy został Jakub, znany jako „brat Pański” lub „Sprawiedliwy”, 
autor biblijnego Listu Jakuba. Rozsądne wydaje się przyjęcie, że już 
jako głowa Kościoła jerozolimskiego napisał on ten list „do dwunastu 
pokoleń w rozproszeniu”. Znamienne jest, że Jakub nie wspomina 
o jakichkolwiek konfl iktach teologiczno-prawnych (halachicznych) 
pomiędzy judaizmem a nocrim, natomiast kilka razy wzmiankuje 
o kłótniach między wiernymi (np. 4, 1; 4, 11; 5, 9). Nie mówi też 
o żadnych prześladowaniach, a „doświadczenia”, o których wspomi-
na w 1,2, raczej są związane z ubóstwem (1, 9-10) i pokusami (1, 13). 
Co więcej, Jakub w żadnym zdaniu nie nawołuje nocrim do odrzuca-
nia judaizmu lub jego praktyk; pisze, by odrzucili oni „bezmiar zła” 
(1, 21), pychę (4, 10), kłótnie (5, 9). Przypomina, że z wiary powin-
ny płynąć odpowiednie uczynki, lecz ma na myśli przede wszystkim 
„dobre uczynki” (4, 17) i spełnianie woli Boga (2, 22), a nie „uczynki 
Prawa”. Nie ma więc podstaw twierdzenie, jakoby Jakub występował 
w opozycji do Pawła w sprawie relacji wiary i uczynków. Żadne zda-



Aneks 3160 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 161

nie w liście Jakuba nie przeczy pawłowej tezie: „z uczynków Prawa 
żaden człowiek nie może dostąpić usprawiedliwienia w Jego oczach” 
(Rz 3, 20). Sam Paweł zresztą też uważał, że wiara uzewnętrznia się 
w uczynkach miłości (Ga 5, 6), a postępowanie chrześcijanina musi 
wynikać z wyznawanej wiary (Kol 1, 10).

Jakub nie był „tajnym uczniem” Jezusa. Otwarcie nauczał i gło-
sił Ewangelię wśród żydów, którzy licznie się nawracali. Hegessipos 
podaje, że „wszyscy, którzy wiarę przyjęli, mieli ją przez Jakuba. […] 
wielu nawet przywódców uwierzyło”236. Niemniej jednak źródła poza-
biblijne opisują Jakuba „brata Pańskiego” jako pobożnego żyda, który 
godzinami klęczał w świątyni modląc się. Trwał w ubóstwie, ubierał 
się w wór i nie ścinał włosów, tak samo jak żydowscy nazyrejczycy. 
Całkiem możliwe, że złożył przepisane przez Prawo śluby nazyre-
atu, podobnie, jak św. Paweł, któremu zresztą właśnie Jakub doradził 
to uczynić (Dz 21, 18-26). Szacunek żydów do Jakuba uwidacznia 
się w przydomku „Sprawiedliwy”, który w żydowskiej mentalno-
ści oznacza człowieka pełniącego wolę Boga zgodnie z przepisami 
Tory. Przed Jakubem taki przydomek miał tylko Szymon ha-Cadik, 
ostatni członek Wielkiego Zgromadzenia (Knesset haGdola)237, który 
został arcykapłanem po powrocie z Babilonu w czasach Ezdrasza 
i zajmował to stanowisko przez 40 lat. Po jego śmierci w 312 r. przed 
Chr. żydzi zaprzestali wymawiania nawet na terenie świątyni Imie-
nia Bożego, zapisywanego tetragramem jud-he-waw-he 238.

Powinniśmy sobie uświadomić, że Kościół nocrim w Izraelu 
naprawdę na tyle nie wyróżniał się spośród wielu sekt żydowskich, 

236 Cyt. za: Euzebiusz z Cezarei, Historia kościelna, II,23.
237 Wielkim Zgromadzeniem tradycja żydowska nazywa zgromadzenie 120 mę-

drców, zorganizowane w czasie odbudowy świątyni po powrocie z niewoli babilońskiej. 

W skład tego Knessetu wchodzili ostatni prorocy, m.in. Ezdrasz, Aggeusz i Zachariasz. 

Po 312 r. przed Chr. zamiast Wielkiego Zgromadzenia ukształtowany został Sanhe-

dryn. Dzisiejszy parlament Izraela nosi nazwę Knesset i składa się ze 120 osób, dla 

upamiętnienia Wielkiego Zgromadzenia.
238 Do 70 roku po Chr. Imię to wymawiał raz w roku arcykapłan składając ofi ary 

w Miejscu Najświętszym. Po zburzeniu świątyni żaden żyd nie odważył się głośno 

wypowiedzieć tego słowa, by nie ściągnąć na naród jeszcze większych nieszczęść.

by mógł zostać uznany za inną religię. Nawet liczne cuda, o któ-
rych wspomina Nowy Testament, nie były domeną wyłącznie no-

crim i Apostołów. Na początku lat 60. bowiem w Galilei działał 
charyzmatyczny rabin Chanina ben Dosa, uzdrowiciel i egzorcysta. 
Wiadomo o nim, że był człowiekiem modlitwy, i nawet rabini, któ-
rzy szydzili z jego słabej wiedzy halachicznej, zwracali się do niego 
z prośbą o modlitwę. Literatura rabiniczna wspomina, że Chanina 
ben Dosa mógł modlitwą wywołać lub wstrzymać deszcz. Niewyklu-
czone, że właśnie dlatego w Liście Jakuba pojawia się wątek Eliasza, 
modlitwy i deszczu (5,16-18). Podobno z prośbami o modlitwę w tej 
czy innej intencji rabini zwracali się również do Jakuba Sprawiedli-
wego, a niektórzy uważali, że gdyby nie jego ciągła pokuta, Jerozoli-
ma i cały Izrael już dawno uległyby zniszczeniu. Dlatego też Jakub 
miał jeszcze jeden przydomek: „Mur obronny narodu”.

Skąd mogło się wziąć takie przekonanie? Otóż zaczynając od 
roku 30 w Jerozolimie, a zwłaszcza w świątyni, działy się dziwne rze-
czy, o których wspomina traktat talmudyczny Joma. Zaczęło się od 
tego, że los wyciągany przez arcykapłana w Jom Kippur239 przestał 
wypadać na kozła po jego prawicy, jak przedtem. Po złożeniu ofi ary 
z tych kozłów, arcykapłan przywiązywał szkarłatną szarfę na bramie 
świątyni. Do 30 r. n.e. zawsze zmieniała ona kolor na biały (Iz 1, 18) 
– od roku 30 pozostawała zawsze szkarłatna. Na złotym świeczniku 
siedmioramiennym zgasł ogień na ramieniu skierowanym ku Miejscu 
Najświętszemu i nie udawało się go zapalić. Wśród żydów narastało 
przekonanie, że nieuchronnie zbliża się wielka klęska; nic więc dziw-
nego, że nawracali się do Jezusa, a wstawiennictwo Jakuba Sprawie-
dliwego uważali za skuteczną ochronę przed gniewem Bożym.

Około roku 60 rabbi Gamaliel (Dz 5, 34), nauczyciel Szaula 
z Tarsu (Dz 22, 3), został wybrany na przewodniczącego Sanhe-
drynu (nasi) i pozostał nim do swojej śmierci ok. 70 r. Trudno nam 
uwierzyć, by wyznawca Jezusa Chrystusa był przywódcą żydowskie-

239 Na Jom Kippur ofi arowano dwóch kozłów: jeden miał zginąć pod nożem 

(Kpł 16, 9), a drugi miał być wypędzony na pustynię (16,10). O tym, jaki los spotka 

którego z nich, decydowało losowanie (16, 8).



Aneks 3162 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 163

go Sanhedrynu, niemniej jednak Martyrologium Romanum w dniu 
3 sierpnia wspomina et sanctorum Gamalielis. W świetle tego, co wie-
my o pozycji Jakuba Sprawiedliwego w społeczeństwie żydowskim, 
nie jest to niemożliwe. Do ugrupowania nocrim należeli i faryzeusze, 
i kapłani, i saduceusze, i zeloci, i esseńczycy, którzy po nawróceniu 
wcale nie zaczynali prowadzić wojny ideologicznej z innymi sekta-
mi żydowskimi. Rabban Gamaliel z pewnością nie był tak kłótliwy 
jak jego uczeń Paweł, mógł więc spokojnie spełniać swoje obowiąz-
ki nasi w Sanhedrynie, wyznając Jezusa swoim Panem i żydowskim 
Mesjaszem. Tak samo nic nie wskazuje na to, jakoby Nikodem lub 
Józef z Arymatei porzucili Sanhedryn po jego niesławnej decyzji wy-
dania Jezusa Piłatowi. 

W tym samym czasie, ok. 60 r., Jan Marek Ewangelista przepro-
wadził się do Aleksandrii, gdzie objął stanowisko biskupa tamtejszego 
Kościoła. Odnotować należy, że społeczność żydowska Aleksandrii li-
czyła w tamtych czasach ok. 250 tys. osób, z których wielu przyłączyło 
się do nocrim. Marek założył w Aleksandrii akademię chrześcijańską, 
w której jedno z ważniejszych stanowisk zajął jego uczeń Justus (póź-
niejszy biskup Aleksandrii). Nocrim, przyzwyczajeni do nauki Tory, 
poczuli się odpowiedzialni za gruntowne nauczanie w Kościele, które 
zapewniłoby ciągłość i jednolitość przekazu Ewangelii.

W 61 r. po śmierci Stachysa biskupem w Bizancjum został One-
zym, wspomniany w Kol 4, 9 i w Flm 1, 10. Był to zbiegły niewolnik 
Filemona, który został uczniem św. Pawła. Paweł namówił go, by 
wrócił do swojego byłego pana, który zresztą też był jego uczniem. 
Wygląda na to, że sprawa ucieczki poszła w niepamięć i Onezym już 
jako ofi cjalnie wolny człowiek mógł objąć stanowisko i obowiązki 
biskupa. W Jerozolimie w tym czasie nastąpiła kolejna zmiana arcy-
kapłana: teraz arcykapłanem został Josef ben Szymon.

Rok 61 odznacza się tym, że w tym właśnie roku Paweł w to-
warzystwie licznych uczniów dotarł wreszcie do Rzymu (Flm 24). 
Dziwnym trafem udało mu się nie pokłócić natychmiast ze starszy-
zną żydowską tego miasta, ale po pewnym czasie, jak zwykle, uznał, 
że zrobił dla żydów co mógł, i teraz ma prawo i obowiązek zwrócić 
się do pogan (Dz 28, 25). Odnotować trzeba, że rzymscy żydzi opie-

rali swoje zdanie o Ewangelii na pogłoskach (Dz 28, 21-22) i nie 
mieli nic przeciwko Pawłowi jako takiemu. Wydaje się, że wściekłość 
jego przeciwników nie miała jakiś realnych podstaw i nie wykracza-
ła poza osobiste odczucia – czyli nie była uzasadniona teologicznie. 
Przez dwa lata Paweł nauczał w Rzymie bez przeszkód (Dz 28, 30), 
co oznacza, że nawet ci żydzi, którzy nie uwierzyli w Jezusa, nic nie 
mogli mu zarzucić. Po prostu był rabinem, żydem, faryzeuszem bez 
zarzutu…

9. Pierwsze pęknięcie pomiędzy nocrim a żydami (62 r.)

W roku 62 arcykapłanem w Jerozolimie został Ananus ben Ana-
nus. Człowiek ten był znany z gwałtownego charakteru i skłonności 
do przemocy. Korzystając ze zmian personalnych w administracji 
rzymskiej, oskarżył kilku nocrim o naruszanie Prawa Mojżeszowego 
i skazał ich na ukamienowanie. Wśród oskarżonych był biskup Jero-
zolimy Jakub Sprawiedliwy, kuzyn samego Jezusa.

Z relacji historycznych wynika, że początkowo Jakuba popro-
szono, by przemówił przeciwko oskarżonym nocrim i wykazał, że ich 
wiara w Jezusa jest fałszywa. Umieszczono biskupa na dachu świą-
tyni, by całe zgromadzenie żydów słyszało to przemówienie. Jed-
nak mowa rabbiego Jaakowa ha-Cadika – Jakuba Sprawiedliwego 
– okazała się świadectwem, które spowodowało natychmiastowe na-
wrócenie znacznej liczby słuchających. Zdenerwowani przeciwnicy 
zepchnęli Jakuba z dachu świątyni, ale Apostoł przeżył i modlił się 
o przebaczenie dla oprawców. Wtedy go ukamienowano.

To morderstwo totalnie załamało stosunki pomiędzy nocrim 
a pozostałymi żydami. Co prawda, żydzi również byli oburzeni tą 
zbrodnią i natychmiast zwrócili się do króla Agryppy z prośbą o usu-
nięcie Ananusa ze stanowiska arcykapłana. Jednak naprawienie pęk-
nięcia było już niemożliwe. Nocrim nie mogli się już identyfi kować 
z judaizmem skupionym wokół świątyni. Wyraz temu dał list do He-
brajczyków240, napisany przez rzymską gminę nocrim dla pociesze-

240 Czas i okoliczności powstania tego listu nie są pewne, jednak datowanie na 

rok 62 jest bardzo prawdopodobne.



Aneks 3164 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 165

nia współbraci w Jerozolimie, którzy utracili pasterza: „Pamiętajcie 
o swych przełożonych, którzy głosili wam słowo Boże, i rozpamię-
tując koniec ich życia, naśladujcie ich wiarę!” (Hbr 13, 7). W liście 
tym po raz pierwszy pojawia się pojęcie Nowego Przymierza (dotąd 
traktowano Przymierze jako jedno i to samo, skierowane do Izraela 
w postaci obietnic, spełnionych w Jezusie) oraz unieważnienia świą-
tynnego kultu ofi arniczego przez ofi arę Jezusa. Padają w nim ostre 
słowa: „Mamy ołtarz, z którego nie mają prawa spożywać ci, którzy 
służą przybytkowi. […] Również i my wyjdźmy do Niego poza obóz, 
dzieląc z Nim Jego urągania. Nie mamy tutaj trwałego miasta, ale 
szukamy tego, które ma przyjść” (Hbr 13, 10-14).

Warto jednak mieć na uwadze, że nawet tak radykalne „zerwanie” 
nocrim z jerozolimską kliką arcykapłańską nie upoważnia do twier-
dzenia, jakoby nocrim zerwali z judaizmem jako takim. Jak wiadomo, 
esseńczycy mieli znacznie bardziej radykalne poglądy i nawet nawoły-
wali do obalenia istniejącego porządku, a przecież nikt nie mówi, że 
przestali być żydami. Nocrim nie chcieli żadnej rewolucji i nie odizo-
lowali się od reszty. Zabójstwo Jakuba Sprawiedliwego pokazało, że 
to judaizm świątynny, który jest w stanie zaakceptować każdą sektę 
żydowską, nawet najbardziej wrogą, nie toleruje wyznawców Jezusa.

Również miara cierpliwości Boga się przebrała. W 62 r., kiedy 
dokonano tej obrzydliwej zbrodni na Jakubie, w jesieni na święta 
Sukkot przybył do Jerozolimy jakiś prosty chłop ze wsi, imieniem Je-
szua ben Chanan241. Kiedy wszedł do świątyni, zaczął głośno wołać: 
„Biada! Biada Jerozolimie!” Został schwytany i wychłostany, ale nie 
przestawał wołać swoje „Biada!”, jak gdyby nie czuł bólu. Wszyscy 
mieszkańcy Jerozolimy oraz pielgrzymi z całego świata byli bardzo 
poruszeni tym znakiem. Liczne nawrócenia wśród żydów były „rów-
noważone” przez coraz większe zaślepienie w środowiskach zelotów, 
szykujących się do powstania, oraz saduceuszy, dbających o „swoją” 
świątynię, przynoszącą im niemało dochodów.

241 Opisuje to Józef Flawiusz, umieszczając to wydarzenie na 4 lata przed wy-

buchem powstania (które zaczęło się w 66 r.). Cyt. za: Euzebiusz z Cezarei, Historia 

kościelna, III,8.

Możliwe jest, że ok. roku 62 w Rzymie, u boku św. Pawła Łukasz 
ukończył pisanie Dziejów Apostolskich (Ewangelia została ukoń-
czona wcześniej, jeszcze przed rozpoczęciem pracy nad Dziejami). 
W tym czasie Łukasz był już jedynym towarzyszem Pawła, pozostali 
opuścili Apostoła (2 Tm 4, 11). Pisząc swój drugi list do Tymoteusza 
św. Paweł złożył wyznanie wiary: „Dziękuję Bogu, któremu służę jak 
moi przodkowie z czystym sumieniem” (1, 3) oraz „Pamiętaj na Jezu-
sa Chrystusa, potomka Dawida! On według Ewangelii mojej powstał 
z martwych” (2, 8). Jest to typowe wyznanie wiary nocrim, którzy cały 
czas uważali siebie za pełnowartościowych żydów, pomimo że ofi -
cjalny judaizm (przynajmniej w wydaniu saducejskim) wypowiedział 
im wojnę. Według rabbiego Szaula, głoszona Ewangelia o zmar-
twychwstaniu Jezusa jest nieodłącznym elementem judaizmu.

Istnieje uzasadnione przypuszczenie, że między rokiem 62 a 68 
spisano kopię Ewangelii Mateusza w postaci kodeksu242. Z kopii tej 
do naszych czasów zachowały się dwa papirusy: magdaleński i bar-
celoński P64/67 (prawdopodobnie są to fragmenty tego samego 
kodeksu). Dotychczas większość ksiąg, rozpowszechnianych w Ko-
ściele, spisywano w postaci zwojów, zgodnie z tradycją żydowską. Co 
prawda św. Paweł wspominał już wcześniej (2 Tm 4, 13) w swoich 
listach o membranas (pojedynczych kartkach, nie połączonych w zwój 
ani w zeszyt), ale w przepisywaniu świętych ksiąg trzymano się ra-
czej tradycji żydowskiej. Wydaje się, że załamanie relacji judaizmu do 
nocrim było impulsem do wprowadzenia tej zmiany. Poza tym, wraz 
z wprowadzeniem kodeksów Apostołowie wprowadzili bardzo ważną 
zasadę wyodrębniania na piśmie imion, odnoszących się do Boga.

Niewykluczone, że właśnie od tego czasu w księgach chrze-
ścijańskich słowo „Bóg” ( ) oraz „Pan” ( ), kiedy 
oznaczał Boga, był zapisywany skrótem:  oraz  z kreską nad 
literami. W ten sposób skryba chrześcijański, tak samo jak ży-
dowski sojfer w tym samym czasie, wskazywał, który wyraz w tek-
ście odnosi się do Boga. Co więcej, skróty te zapisywano również 

242 Kodeks w odróżnieniu od zwojów składał się z pojedynczych kartek zapisa-

nych obustronnie i połączonych w zeszyt.



Aneks 3166 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 167

w odniesieniu do Jezusa, co było najwyraźniej deklaracją wiary 
Apostołów w Jego tożsamość z Bogiem. Na papirusie P64 wy-
stępują skróty nomina sacra, jednak bez kresek nad ściągnięciem 
(KE zamiast kyrie w odniesieniu do Jezusa w Mt 26, 22 oraz IC 
zamiast iesous w Mt 26, 31). Powszechność stosowania skrótów 
„świętych imion” świadczy o tym, że zasadę tę wprowadzono dla 
całego Kościoła postanowieniem centralnym i stał za nim auto-
rytet Apostołów, którzy jeszcze w tym czasie żyli. Jedynie wcze-
śniejsze papirusy, spisane w postaci zwojów (np. 7Q5 oraz 7Q4) 
nie zawierały skrótów nomina sacra.

9. Kryzys narodowy, polityczny i religijny (63–66 r.)

Kryzys w relacjach pomiędzy nocrim a resztą żydów nie był jedy-
nym problemem judaizmu w latach 60. I w. W roku 63 miały miej-
sce aż dwie zmiany na stanowisku arcykapłana: najpierw został nim 
Jeszua ben Damneus, a po kilku miesiącach jego miejsce zajął Jeszua 
ben Gamaliel. Według Tradycji, ok. 63 r. Mattaj Lewi ben Chalfaj – 
Mateusz Ewangelista – został ukamienowany w Jerozolimie. Jednak 
wbrew oczekiwaniom katów, którzy wierzyli, że wytępienie herezji 
nocrim spośród Izraela złagodzi gniew Boży, znaki nadciągającej ka-
tastrofy zaczęły się ukazywać na niebie.

Nad Jerozolimą mianowicie ukazała się gwiazda w kształcie 
wielkiego miecza i była widoczna prawie przez rok, wywołując pani-
kę wśród mieszkańców i pielgrzymów. Na święto Paschy natomiast 
dziwne światło wypełniło świątynię w środku nocy (ok. 3 godziny) 
i świeciło ponad pół godziny. Niektórzy uważali to za dobry znak, 
jednak kapłani i uczeni w Piśmie wiedzieli, że nic dobrego to nie 
wróży Jerozolimie – zwłaszcza że nadal nie paliło się światło w naj-
ważniejszym ramieniu złotego świecznika. Kiedy rano arcykapłan 
prowadził na ofi arę krowę, urodziła ona cielę na dziedzińcu świą-
tyni. A kiedy nastąpiła północ, masywna wschodnia brama świąty-
ni, którą otwierało z ogromnym wysiłkiem dwudziestu mężczyzn, 
otworzyła się sama.

Kiedy natomiast minęło 40 dni po święcie Paschy, mieszkańcy 
Jerozolimy widzieli na niebie dziwne obrazy: ukazywały się im jakieś 

wojska, które otaczały miasta i prowadziły wielkie bitwy. W czasie 
święta Szawuot (Pięćdziesiątnicy) natomiast kapłani, którzy sprawo-
wali w świątyni swoją służbę, słyszeli najpierw jakieś dziwne hałasy, 
a potem głosy wołające: „Uciekajmy stąd!”

Nie można powiedzieć, że żydzi pozostawali obojętni wobec tak 
oczywistych znaków, zapowiadających klęskę narodową. Zwłaszcza 
kapłani i Lewici, którzy sprawowali służbę w świątyni i widzieli 
to na własne oczy, musieli kojarzyć te znaki ze śmiercią Mateusza 
Lewiego oraz ze śmiercią zamordowanego rok wcześniej Jakuba 
Sprawiedliwego. Z pewnością nawracali się licznie, a archeologia 
potwierdza ten fakt.

W 64 roku wybuchły pierwsze masowe prześladowania chrześci-
jan w Rzymie. Do tego czasu bowiem Rzymianie nie prześladowali 
nikogo za wiarę; ich zadowalało, jeśli ktoś był nieszkodliwym oby-
watelem i płacił podatki – a w co wierzy, to jego sprawa. Bunty poli-
tyczne były tłumione okrutnie niezależnie od tego, czy ich motywacja 
była podyktowana religią, ale chrześcijanie i nocrim nie buntowali się 
przeciwko Państwu Rzymskiemu, dlatego cieszyli się wolnością re-
ligijną. Według Tradycji, Kościół padł ofi arą fałszywego oskarżenia 
o podpalenie Rzymu. Tak czy inaczej, wyznawców Chrystusa prze-
śladowano bez względu na narodowość i razem z chrześcijanami cier-
pieli również nocrim, którzy zresztą w większości byli ich duchowymi 
przywódcami i nauczycielami. Przyjmuje się, że właśnie w roku 64 
zginęli śmiercią męczeńską w Rzymie i św. Piotr, i św. Paweł.

Dla wyznawców Chrystusa kryzys i prześladowania nie były za-
skoczeniem. Pamiętali oni o zapowiedzi końca świata, zostawionej 
przez ich Mistrza, dlatego kontynuowali głoszenie Ewangelii rów-
nież w tych warunkach. Kiedy w 65 roku arcykapłanem w Jerozoli-
mie został Matatiasz ben Teofi l, Apostołowie Juda Tadeusz i Szy-
mon Gorliwy ponieśli śmierć męczeńską w Laodycei. Mniej więcej 
rok później Bartłomiej Apostoł wyruszył z Persji, gdzie pracował 
dotychczas, do Edessy i Armenii.

Pomimo oczywistych znaków nadciągającej klęski, w 66 r. zeloci 
sprowokowali powstanie żydów przeciwko Rzymowi. Rzecz jasna, 
powstańcy byli bez szans, liczyli jednak na powtórkę cudu z cza-



Aneks 3168 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 169

sów machabejskich, kiedy nieliczna garstka powstańców wywalczyła 
niepodległość. Mieli zresztą wiernego sojusznika: królowa Hele-
na z Adiabeny w miarę sił wspierała powstańców. Również żydzi 
w Aleksandrii chwycili za broń.

Do powstania jednak nie włączyły się ani esseńczycy, ani nocrim. 
Pamiętając o ostrzeżeniach, wypowiedzianych przez Jezusa i spisa-
nych przez niedawno zamordowanego świadka, Mateusza Lewiego 
(Mt 24), nocrim opuścili Jerozolimę i w znacznej liczbie ukryli się 
w mieście Pella za Jordanem. Esseńczycy natomiast uważali, że sko-
rumpowana klika arcykapłańska, trzymająca władzę w Jerozolimie, 
nie jest warta tego, by ryzykować życie i walczyć o niepodległość kra-
ju. Woleli poczekać, aż objawi się Mesjasz.

24 lipca 66 roku egipski chłop Harmijsis napisał podanie w ję-
zyku greckim, dotyczące zakupu 7 owiec. Wydarzenie to nie mia-
ło historycznego znaczenia w roku 66, ale ma ogromne znaczenie 
dla nas. Na dokumencie jest podana data i widnieją podpisy trzech 
urzędników państwowych. Papirus ten przeleżał w ziemi do naszych 
dni i został odkryty w czasie wykopalisk w Oxyrhynchus razem 
z setkami innych papirusów. Styl pisma jest taki sam, jak w papiru-
sach P64/67, co oznacza, że były one napisane w tym samym okre-
sie. W ten sposób, dzięki Harmijsisowi i jego owcom otrzymaliśmy 
namacalny dowód na to, że kodeks z Ewangelią Mateusza, stosujący 
skróty „świętych imion”, został spisany właśnie w połowie I w., a nie 
później, jak dotąd uważano.

10. Totalna klęska (67–73 r.)

Nawet wojna i zagrożenie nie spowodowały przemian w walce 
o władzę w środowiskach saduceuszy. W roku 67 kolejny arcyka-
płan Faneasz ben Szmuel zajął to stanowisko, by piastować je przez 
trzy lata, po których świątynia legła w gruzach, a wraz z nią cały in-
tratny interes arcykapłański. Rzymianie powoli, ale pewnie tłumili 
powstanie żydowskie w Judei. W lipcu 67 roku, po 50 dniach zacię-
tych walk, została zdobyta twierdza Jotapata. Jej dowódca Józef ben 
Mattaj oddał się w ręce Rzymian. Kiedy Wespazjan chciał odesłać 

go do Nerona, Józef powiedział do niego: „Po co posyłasz mnie do 
Nerona? Ty, dostojny Wespazjanie, zostaniesz cesarzem, ty i twój 
syn”243. Trzy lata później Wespazjan rzeczywiście został cesarzem, 
co zapewniło Józefowi dostatnie życie, a nam, żyjącym w XXI w., 
dostarczyło rzetelnych relacji historycznych o interesujących nas 
wydarzeniach.

W tym samym 67 roku śmierć męczeńską w Bizancjum poniósł 
biskup Onezym, uczeń św. Pawła, pozostawiając miasto bez bisku-
pa na 3 lata. W następnym roku, 68, w Aleksandrii zginął śmiercią 
męczeńską Marek Ewangelista (biskupem po nim został jego uczeń 
Annjanos), zaś w mieście Arebanos na pograniczu dzisiejszego Iranu 
i Turcji poniósł śmierć za Jezusa Bartłomiej Apostoł. W Antiochii 
natomiast biskupem został Ignacy, autor znaczących dokumentów 
kościelnych, które i dziś są z podziwem czytane.

Przed obliczem nadciągających legionów rzymskich w roku 
68 zlikwidowano osiedle esseńczyków Qumran na brzegu Morza 
Martwego. Mieszkańcy uciekli, chowając całe biblioteki zwojów 
w grotach. Za ich przykładem z grot w Qumran, Wadi Murabaat 
i Nahal Hewer skorzystały inne ugrupowania. Dzięki nim dzisiaj 
uczeni mogą badać pisma żydowskie pochodzące z I w. n.e. i wcze-
śniejsze, spisane po hebrajsku, po aramejsku i po grecku. W jed-
nej z jaskiń w Qumran schowano m.in. zwoje z Ewangelią Marka 
(papirus 7Q5) oraz z listami św. Pawła (7Q4), które są twardym 
dowodem wczesnego napisana tych dokumentów, tak istotnych dla 
wiary chrześcijańskiej.

Wydaje się, że krótko przed oblężeniem Jerozolimy przez Rzy-
mian zmarł rabban Gamaliel zwany „Starszym”, mistrz św. Pawła, 
o którym już była mowa wcześniej. Został pochowany w miejscowo-
ści nazwanej jego imieniem Kfar Gamaliel. 

Kiedy zaczęło się oblężenie Jerozolimy, na scenę wkroczył inny 
jego uczeń, rabban Jochanan ben Zakkaj (30 r. przed Chr. – 90 r. po 
Chr.). Ten stuletni starzec ze stronnictwa faryzeuszy uciekł z oblę-

243 Cyt. za: Józef Flawiusz, Wojna żydowska 3,9.



Aneks 3170 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 171

żonego miasta (wyniesiony w trumnie) i za zgodą władz rzymskich 
utworzył jesziwę (akademię rabinacką) w Jabne, która pozwoliła 
judaizmowi przetrwać katastrofę narodową. Jest absolutnie oczy-
wiste, że w akademii rabbana Jochanana dominowało tradycyjne 
nauczanie faryzejskie, nawet w odniesieniu do świątyni. W historii 
judaizmu rozpoczęła się nowa epoka – epoka Tannaim, która trwała 
do końca II w. W tym czasie rabini spisali to, co dotąd należało do 
zakresu „tradycji ustnej”, sporządzili Misznę i Gemarę (zasadnicze 
części Talmudu) oraz ukonstytuowali ważniejsze zasady funkcjo-
nowania judaizmu bez świątyni.

W roku 70 Rzymianie zdobyli i zniszczyli Jerozolimę nie 
zostawiając dosłownie kamienia na kamieniu na Wzgórzu Świą-
tynnym, nieświadomie spełniając proroctwo Jezusa (Mt 24, 2). 
Ugrupowanie saducejskie przestało istnieć fi zycznie. Pomimo całej 
nieprawości jej obrońców, o której wspomina nawet Józef Flawiusz, 
klęska Jerozolimy oznaczała upadek judaizmu i nie mogła cieszyć 
nocrim. Dzień 9 Aw znowu ogłoszono dniem żałoby i postu244 i nic 
nie wskazuje na to, by nocrim nie opłakiwali losów swojej ukocha-
nej stolicy i swojego narodu.

Powstańcy jednak nie dawali za wygraną i próbowali się bronić 
w twierdzy Masada. W tym czasie nocrim kontynuowali głoszenie 
Ewangelii na cały świat. Daleko poza granicami Cesarstwa Rzym-
skiego, aż w Indiach, w miejscowości Melipura w 72 r. poniósł śmierć 
męczeńską Tomasz Apostoł.

W roku 73 Rzymianie zdobyli Masadę, tłumiąc ostatnie ognisko 
powstania. W twierdzy razem z zelotami zginęła również grupa es-
seńczyków z Qumran. Od tego momentu zanikła różnorodność sekt 
w judaizmie, przywództwo duchowe objęli bezkonkurencyjni fary-
zeusze – ich jedynym znaczącym „rywalem” ideologicznym pozostali 
liczni nocrim.

244 9 Aw przypada zazwyczaj na lipiec. Jest to data zburzenia pierwszej świątyni 

przez Babilończyków; w tym dniu przez 70 lat wygnania obchodzono żałobę naro-

dową i post. Po wygnaniu zaprzestano praktyk żałobnych, gdyż świątynia znowu była 

czynna (Za 8, 19).

11. Trudny powrót i odbudowa (73–80 r.)

Po pacyfi kacji Judei w roku 73 nocrim, z Szymonem synem Kle-
ofasa na czele, powrócili do Jerozolimy i zbudowali swoją synagogę 
na wzgórzu Syjon, poza murami Starego Miasta. Obecnie mieści się 
w niej symboliczny grób Dawida. Jedyna różnica pomiędzy tą syna-
gogą a innymi synagogami w Jerozolimie polega na tym, że mizrach 
w tej synagodze jest zwrócony nie w stronę świątyni, ale w stronę 
Golgoty. Próbowano powrócić do normalności, ale nic już nie było 
takie samo, jak przedtem.

W tych latach żydzi wprowadzili do obchodów swoich uroczy-
stości wiele praktyk żałobnych, nawiązujących do zburzenia świąty-
ni, m.in. tłuczenie szkła w czasie wesela oraz spożywanie gotowa-
nych jajek (potrawy żałobnej) w czasie Świąt Wielkanocnych miało 
przypominać żydom, że radość nie może być pełna, kiedy Jerozolima 
i świątynia leżą w gruzach. Wydaje się, że właśnie w tym okresie no-

crim, którzy wciąż przewodzili w Kościele na całym świecie, przyczy-
nili się do pojawienia się niektórych zwyczajów wśród chrześcijan.

Około 75 roku nieuczony i niepiśmienny chłop Akiba ben Josef 
rozpoczął pobieranie nauk u rabbiego Eliazara Wielkiego. Motywa-
cją do rozpoczęcia nauki była miłość: pewna kobieta obiecała wyjść 
za niego za mąż pod warunkiem, że Akiba nauczy się Prawa żydow-
skiego. Niemłody już chłop powoli, ale pewnie zaczyna opanowywać 
skomplikowane zasady żydowskiej nauki…

W roku 78 Józef ben Mattaj – Józef Flawiusz – napisał swo-
ją księgę Wojna żydowska, w której opisał swój udział w powstaniu 
żydowskim oraz klęskę Jerozolimy. Ta relacja naocznego świadka 
i uczestnika wydarzeń przetrwała do dziś i pozwala nam ze szczegó-
łami dowiedzieć się, jak rozwijały się wypadki.

Rok później w wyniku wybuchu Wezuwiusza w lawie i popio-
łach pogrzebane zostały dwa miasta, Pompeje i Herkulanum. Dzięki 
tej tragedii uczeni w XX w. mogli dokładnie poznać szczegóły życia 
codziennego tych miast w Italii. W zasypanym popiołem Herku-
lanum został zabezpieczony krzyż, zawieszony w jednym z domów 
w charakterystycznym „tabernakulum”. Tym sposobem do nas dotar-
ła prawda o znaku krzyża, znanym i czczonym w roku 79.



Aneks 3172 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 173

Ewangelia szerzyła się na cały świat, ale faryzeusze w akademii 
w Jabne również nie próżnowali. Ich celem było zabezpieczenie ju-
daizmu przed zniknięciem, a żydów przed odstępstwem. Przed 80 r. 
rabini w Jabne sformułowali porządek modlitwy Amida, składającej 
się z 18 części (błogosławieństw)245. Jedna z tych części zawiera-
ła „błogosławieństwo przeciwko odstępcom”, skierowane przede 
wszystkim przeciwko nocrim żydom, uznającym Jezusa Mesjaszem. 
Brzmiała ona następująco: „Niech nocrim i minim znikną w mgnie-
niu oka, niech zostaną usunięci z księgi żywych i nie zostaną wpi-
sani do sprawiedliwych. Bądź błogosławiony, Panie, który obalasz 
pysznych”.

Ważne jest, by zrozumieć, że to „błogosławieństwo” jest wyrazem 
wiary faryzeuszy w to, że właśnie nocrim jako członkowie społecz-
ności żydowskiej dopuścili się odstępstwa i ściągnęli klęskę na cały 
naród. Tu nie chodzi w ogóle o chrześcijan, czyli wyznawców Chry-
stusa pochodzenia pogańskiego, których faryzeusze nadal uważali za 
pogan. W ich oczach, wiara w żydowskiego Mesjasza nie kwalifi ko-
wała nikogo do udziału w obietnicach. Z kolei nocrim pozostawali 
poważnymi konkurentami faryzeuszy w walce o umysły żydów. Po 
fi zycznej zagładzie zelotów, esseńczyków i saduceuszy faryzeusze nie 
chcieli dzielić monopolu na przywództwo z wyznawcami jakiegoś 
tam Jezusa, który umarł, a o którym nocrim twierdzili, że żyje. Lecz 
jeśli dotychczas wszelkie dyskusje z nocrim były utrudnione z powo-
du istnienia licznych świadków zmartwychwstania, to teraz, gdy pra-
wie wszyscy świadkowie już nie żyli, łatwo było po prostu odrzucić 
nauczanie nocrim jako niezgodne z judaizmem.

Wszystko wskazuje na to, że sami nocrim całkowicie identyfi -
kowali się zarówno ze swoim narodem, jak i z judaizmem rabinicz-
nym w wydaniu faryzeuszy. Zapewne uczęszczali do synagog, pro-
wadzonych przez faryzeuszy, i modlili się razem z innymi żydami. 
Właśnie dlatego rabini postanowili wprowadzić błogosławieństwo, 

245 Nazwa Amida oznacza „stanie”; nazwa ta przyjęła się, ponieważ w czasie recy-

towania tej modlitwy żydzi musieli stać. Inna jej nazwa to Szmone esre, czyli 18 (w do-

myśle: 18 błogosławieństw).

skierowane przeciwko nocrim. W ten sposób żydzi mogli rozpoznać 
wyznawców Chrystusa, modlących się w synagogach na normalnym 
żydowskim nabożeństwie, bo tylko oni nie wypowiadali tej formuł-
ki. Wskutek tego zabiegu nastąpiło nieodwracalne usunięcie nocrim 
z synagog żydowskich, a także żydów ze zgromadzeń nocrim 246.

12. Dalszy rozwój i problemy Kościoła (80–98 r.)

Około roku 80 Filip Apostoł poniósł śmierć męczeńską przez 
ukrzyżowanie w Hierapolis (dziś Pamukkale w Turcji).

W 81 roku cesarzem został Domicjan, który zarządził wyłapa-
nie i wymordowanie Żydów z rodu Dawida, by zapobiec kolejnym 
żydowskim powstaniom. Problemy mieli krewni Jezusa, potomkowie 
Judy Apostoła, którzy „zarządzali kościołami”247 – na pewno syna-
gogami nocrim w Judei. Po ich przesłuchaniu Domicjan zaniechał 
dalszych prześladowań.

W Aleksandrii w 84 roku zmarł biskup Annjanos, uczeń Marka 
Ewangelisty. Następstwo po nim objął Abijos/Avilius; według pra-
wosławnej tradycji na urząd biskupa wprowadził go Ewangelista Łu-
kasz. Około roku 85 został sporządzony odpis Listów Pawłowych, 
którego znaczna część zachowała się w postaci papirusu P46248.

Papirus P46 jest spisany w postaci kodeksu, aleksandryjskim 
stylem pisma, i zawiera skróty „świętych imion”. Poza tym strony 
kodeksu są ponumerowane, a każdy list ma swój tytuł. List do He-
brajczyków zaczyna się na stronie 41, jest umieszczony tuż po Liście 
do Rzymian. Najprawdopodobniej kodeks nosił tytuł: Listy Pawła, 
a List do Hebrajczyków był do nich zaliczany. 

Można uważać, że tradycja pisania ksiąg w postaci kodeksów 
już mocno zakorzeniła się w Kościele, ponieważ inni pisarze zaczęli 
również doceniać wygodę tej formy przekazu. Pomiędzy 84 a 86 ro-
kiem niejaki Marcjalis napisał epigramy, w których reklamował swoje 

246 Według innej wersji (Talmud Bawli, Megilah 17b, Berachot 28b) uczyniono 

to za „rządów” Gamaliela II, czyli po roku 90.
247 Cyt. za: Euzebiusz z Cezarei, Historia kościelna, III,20.
248 Takie datowanie po szczegółowym zbadaniu zaproponował prof. Kim; ofi -

cjalnie przyjmuje się koniec II w.



Aneks 3174 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 175

dzieła wydane w postaci kodeksów. Wychwalając ten produkt, nie 
uważał on go za absolutną nowość.

W roku 90, po śmierci Jochanana ben Zakkaja, kierownictwo 
jesziwą w Jabne przejął Gamaliel II, wnuk Gamaliela „Starszego”, 
który był mistrzem Szaula z Tarsu i Jochanana ben Zakkaja. Zajął on 
stanowisko nasi (przywódca Sanhedrynu), podczas gdy aw-bejt-din

(sędzią naczelnym) został Jehoszua ben Chananja. Rabini kontynu-
owali prace nad spisywaniem ustnych tradycji w celu zachowania ich 
przed zapomnieniem i wykorzystania w dalszym kształtowaniu ży-
dowskiego życia. Zdecydowanie odcinając się od nocrim, rabini nie 
podejmowali już żadnych kroków w celu fi zycznego ich tępienia.

Co innego poganie. Między 90 a 100 rokiem zginął śmiercią 
męczeńską w wieku 84 lat św. Łukasz Ewangelista. Według Tradycji, 
zamordowany został w Achai, a pochowany w Tebach, stolicy Beocji. 
Niemniej jednak (a może dzięki nieugiętej wierze Apostołów, goto-
wych umrzeć za Jezusa) Kościół dalej się rozwijał i upowszechniał swoje 
święte księgi. Należał do nich również grecki Stary Testament. Około 
roku 90 spisano kodeks, zawierający Księgę Rodzaju (a być może rów-
nież inne księgi Tory). Uczynili to skrybowie chrześcijańscy z jednego 
z ośrodków naukowych Kościoła. Do naszych czasów przetrwał kawa-
łek papirusu oznaczony PYale1, który należał do tego kodeksu.

Wpływ nocrim na rozwój duchowy chrześcijan pozostawał zna-
czący. Między rokiem 91 a 101 biskupem Rzymu był Żyd Klemens 
(zwany Rzymskim), autor najstarszego zachowanego dokumentu 
papieskiego, potwierdzającego prymat biskupów rzymskich (Listu do 

Koryntian, ok. 95 r.). Zgodnie z ustaloną przez Sobór Jerozolimski 
doktryną, Klemens nie obciąża w swoim nauczaniu nawracających 
się pogan żadnymi wymaganiami, stawianymi żydom. Trudno jed-
nak oczekiwać, by jego żydowski sposób myślenia nie miał żadnego 
wpływu na najbliższe otoczenie.

W roku 93 Józef Flawiusz napisał swoją kolejną książkę: Sta-

rożytności żydowskie, w której opisał historię Izraela od najdawniej-
szych czasów aż do wybuchu powstania w 66 r.

Około 95 roku Akiba ben Josef już jako rabin założył własną 
szkołę w Bnej Braku. Liczba jego uczniów sięgała 24 tys. W tym 

czasie nasiliły się prześladowania Kościoła ze strony Rzymian. Oko-
ło 95 roku cesarz Domicjan skazał na śmierć swojego kuzyna Fla-
wiusza Klemensa za wiarę w Chrystusa. W tym samym roku ostatni 
żyjący Apostoł, rabbi Jochanan ben Zawdaj ( Jan syn Zebedeusza), 
został zesłany przez Rzymian na wyspę Patmos. Tam napisał on 
swoje ostatnie dzieło – Apokalipsę. W roku 98 cesarzem został Tra-
jan i wtedy wybuchły prawdziwe prześladowania Kościoła…

13. Prześladowania w czasach Trajana (98–117 r.)

Po Domicjanie cesarzem Imperium Rzymskiego został Tra-
jan. W czasie jego panowania, między 98 a 117 rokiem wybuchły 
prześladowania Kościoła, zarówno chrześcijańskiego, jak i żydow-
skiego (nocrim). W „jego czasach” zostali zamordowani potomko-
wie Judy Apostoła, zginął śmiercią męczeńską przez ukrzyżowa-
nie Szymon syn Kleofasa, biskup Jerozolimy (podobno naoczny 
świadek śmierci i zmartwychwstania Jezusa), zmarł też Jan Ewan-
gelista. Ci dwaj najprawdopodobniej byli ostatnimi uczniami Je-
zusa, którzy znali Go osobiście w czasie Jego ziemskiego życia. 
Widzimy jednak, że natenczas zbudowany przez nich Kościół 
już od 50 lat miał wiarygodne dokumenty spisane (Ewangelie), 
utrwalające jasną doktrynę pozwalającą zwalczać heretyków, od 
40 lat miał własną akademię, dbającą o poprawne przekazywanie 
Dobrej Nowiny, oraz od prawie 30 lat własny system piśmienniczy 
(kodeksy, nomina sacra itp.), zabezpieczający poprawne kopiowane 
dokumentów. Właśnie takiemu Kościołowi wypowiedział wojnę 
cesarz Trajan.

Po śmierci Szymona w roku 99 biskupem Jerozolimy został Ju-
stus, Żyd „drugiego pokolenia wierzących”, który nawrócił się dzięki 
zwiastowaniu Apostołów. Podobnie w Smyrnie (dziś Izmir w Turcji) 
biskupem był w tym czasie Polikarp, ustanowiony „przez tych, któ-
rzy Pana widzieli i Mu służyli”. W Hierapolis natomiast biskupem 
był Papiasz, wyznawca Jezusa należący już do „trzeciego pokolenia” 
– ewangelizowany przez ludzi, którzy osobiście znali Apostołów. 
Właśnie Papiasz napisał dzieła, przywoływane później przez innych 
autorów chrześcijańskich.



Aneks 3176 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 177

W ten sposób wśród prześladowań Kościół wstąpił w drugie stu-
lecie po narodzeniu Pana Jezusa Chrystusa. Prześladowania jednak 
nie zatrzymały rozwoju Kościoła. Na początku II w. został spisany 
tekst na skórze, odkryty w Wadu Murabaat, zawierający nieodczyta-
ny jak dotąd stenogram grecki. W tekście tym występuje monogram 
Chrystusa w postaci połączonych liter XP.

Około 100 roku rabini z Jabne i innych szkół ustalili kanon 
Biblii Hebrajskiej, do której siłą rzeczy nie weszły prace grecko-
języcznych autorów. Spory toczyły się również wokół Pieśni nad 
Pieśniami, w której przypadku zaważył autorytet rabbiego Akiby 
ben Josefa. Rabbi Akiba bowiem uważał, że księga ta opowiada 
o miłości Boga do narodu żydowskiego i dlatego winna być włą-
czona do kanonu. Rabini opracowali również porządek modlitw 
prywatnych i społecznych oraz nabożeństw synagogalnych. Porzą-
dek ten miał zastąpić kult ofi arniczy nieistniejącej już świątyni, 
dlatego zgodnie z rytuałem składania ofi ar żydzi mieli teraz trzy 
razy dziennie: rano, w południe i wieczorem, odczytywać „Szema 
Israel” wraz z odpowiednimi modlitwami wprowadzającymi i za-
mykającymi.

Tymczasem Rzymianie tępili Kościół. Około 107 roku zginął 
w Rzymie śmiercią męczeńską Ignacy, biskup Antiocheński249, uczeń 
św. Jana Apostoła. Ignacy był autorem ważnych dokumentów Ko-
ścioła, w których cytował Listy Pawła, Ewangelię Mateusza i wspo-
minał o Ewangelii Jana. Schwytany i wieziony do Rzymu na śmierć, 
Ignacy napisał 7 listów: do Efezjan, Smyrneńczyków, Magnezjan, 
Trallian, Filadelfi an, do Rzymian i do biskupa Smyrny Polikarpa. 
Wszystkie swoje listy rozpoczynał od słów: „Ignacy zwany Teofo-
rem”, co znaczy: „ten, który nosi Boga”, czyli głosi Go, Jego naukę. 
Wyrażał w nich wiarę w bóstwo i człowieczeństwo Chrystusa oraz 
w powszechną misję Kościoła, który po raz pierwszy nazwał „kato-
lickim”. Święty Ignacy poniósł śmierć męczeńską rozszarpany przez 
dzikie zwierzęta w amfi teatrze Flawiuszów – Koloseum. Biskupem 
Antiochii po Ignacym został Heros.

249 Inne źródła podają 100 lub 116 r.

Między rokiem 109 a 116 Publiusz Korneliusz Tacyt (55–120 r.) 
napisał swoje dzieło Annales („Roczniki”), zawierające historię Rzy-
mu od śmierci Augusta do cesarza Nerona. W księdze XV w roz-
dziale 44 wyjaśnił, skąd wzięli się chrześcijanie: „Nazwa ich wywodzi 
się od Chrystusa, który za panowania Tyberiusza skazany został na 
śmierć przez prokuratora Pontu – Piłata”. Sam Tacyt był wrogo na-
stawiony do chrześcijan, na co wskazuje dalszy ciąg tekstu. Nic dziw-
nego, gdyż za sympatię w stosunku do chrześcijan łatwo było znaleźć 
się wśród prześladowanych.

Około 110 roku została spisana kopia Ewangelii Łukasza, z któ-
rej do naszych dni zachował się urywek znany jako papirus „paryski” 
P4 (Łk 1, 58-6,16). W tym samym czasie napisano tekst, zacho-
wany w postaci papirusu Egerton 2 (przechowywanego w Londy-
nie), zawierający treści z Nowego Testamentu w połączeniu z inny-
mi przekazami i wypowiedziami. Najprawdopodobniej był to jeden 
z licznych tekstów pisanych w Kościele na temat Jezusa. Zawiera 
on nomina sacra, co potwierdza powszechne użycie tych skrótów 
w chrześcijaństwie już wcześniej.

Między rokiem 110 a 112 Pliniusz Młodszy, cesarski urzędnik 
i namiestnik prowincji Bitynii i Pontu, pisze listy świadczące o roz-
powszechnianiu się chrześcijaństwa i prześladowaniach ze strony 
Rzymu. Razem napisał on 247 listów, które od początku nie były 
korespondencją prywatną tylko opowiadaniami przeznaczonymi 
dla szerokiej publiczności. W liście 96 Pliniusz pisał: „Błąd i wina 
chrześcijan polegała na tym, że mieli zwyczaj w wyznaczonym dniu 
zbierania się przed świątynią i wygłaszania modlitwy pochwalnej na 
cześć Chrystusa jako Boga. Następnie zobowiązywali się pod przy-
sięgą, że nie będą kradli ani prowadzili rozbojów, że nie będą cudzo-
łożyli ani zapierali się wiary, że będą oddawać wszystko, co wezmą 
na przechowanie… Tak więc nic w nich nie znalazłem ponad głupi 
i bezmyślny zabobon”.

Od 111 roku urząd biskupa Jerozolimy w miejsce Justusa zajął 
Zacheusz. Od tego czasu biskupi w tym mieście zmieniali się co kil-
ka lat. Niestety, nie wiadomo z jakich przyczyn – możemy jedynie 
domniemywać, że z powodu prześladowań ze strony Rzymu.



Aneks 3178 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 179

Pod koniec panowania Trajana, między rokiem 115 a 117, wy-
buchła seria powstań żydowskich w Cyrenie (dzisiejsza Libia), 
w Egipcie, na Cyprze i w Mezopotamii. To ostatnie na krótko od-
niosło sukces w 116 r., ale również zostało stłumione. Wydaje się, że 
w tym czasie chrześcijan już nie kojarzono z żydowską sektą nocrim. 
W każdym razie, stłumienie powstania żydowskiego nie pogorszyło 
sytuacji chrześcijan w Imperium Rzymskim. Zresztą trudno mówić 
o pogorszeniu sytuacji wobec ciągłych prześladowań…

14. Początek prześladowań żydów w czasach Hadriana (117–
128 r.)

W 117 roku cesarzem został Hadrian i panował do r. 138. W na-
dziei zdobycia przychylności nowego cesarza, a przynajmniej w na-
dziei złagodzenia możliwych prześladowań, rzecznicy chrześcijań-
stwa przedstawili mu dokumenty (Apologie) wyjaśniające podstawy 
wiary. Napisana przez Kwadratusa praca wywarła na cesarzu wraże-
nie i wydał on rozporządzenie zakazujące prześladować chrześcijan 
za ich poglądy.

W roku 118 biskupem w Aleksandrii został Justus, uczeń św. Mar-
ka, który dotąd zarządzał akademią chrześcijańską w tym mieście. 
Był to Żyd „drugiego pokolenia wierzących”, który nie znał osobiście 
Jezusa, ale spotykał się z Apostołami. Być może właśnie w tutejszej 
akademii ok. 120 roku spisano kopię Ewangelii św. Jana w postaci ko-
deksu, z którego kawałek przetrwał do naszych czasów jako „papirus 
Rylandsa” P52. Na podstawie stychometrii ustalono, że ten kodeks 
również zawierał „święte imiona”. Niewykluczone, że do tego okresu 
należy odnieść również papirus P90 z kodeksu z Ewangelią Jana.

Tak czy inaczej, w czasach Hadriana chrześcijanie zaznali 
względnego spokoju. Niestety, nie można tego powiedzieć o żydach. 
Początkowo Hadrian odnosił się do żydów z sympatią i nawet po-
zwolił im na odbudowę zburzonej w 70 r. świątyni. Żydzi rozpoczęli 
zbiórkę pieniędzy, ale Hadrian cofnął swoje słowo. Zaczęły się ma-
sowe deportacje żydów do północnej Afryki. Około roku 122 władze 
rzymskie zlikwidowały akademię w Jabne, która przecież powstała 
za zgodą i wiedzą Rzymian. Jednak judaizm faryzejski, skupiony wo-

kół Jabne, był już wystarczająco silny. Rabini szybko zorganizowali 
nową jesziwę w miejscowości Usza w północno-zachodniej Galilei. 
Stanowisko rosz ha-medabrim (pierwszy z przemawiających w dys-
kusjach) w nowej akademii objął rabbi Jehuda bar Ilaj.

W roku 123 żydzi zaczęli przygotowania do powstania w Judei. 
Kiedy Hadrian zaczął coś podejrzewać, sprowadził do Judei dodat-
kowy legion wojsk. Żydom zabroniono nauczania Tory i spełniania 
jej nakazów, przede wszystkim obrzezywania dzieci. Rabini czynili 
to potajemnie, narażając się na niebezpieczeństwo.

11 października 125 roku w miejscowości Maoza, leżącej przy 
południowym brzegu Morza Martwego, skryba Eleazar ben Eleazar 
spisał oskarżenie, wnoszone przez niejaką Babatę córkę Szymona 
(która nie umiała pisać). Dokument spisano na papirusie w języku 
greckim, podpisy wszystkich stron i świadków są po aramejsku. Pa-
pirus przeleżał w jaskini w Nahal Hewer do XX wieku, by dostarczyć 
nam świadectwa, pozwalającego ustalić datę napisania innych doku-
mentów, m.in. papirusów P66 i P87.

Zatem są podstawy do przyjęcia, że ok. 125 roku sporządzo-
no kopię Ewangelii Jana, z której obszerne fragmenty zachowały się 
w postaci papirusów P66250. W tekście tym pojawia się staurogram , 
świadczący o kojarzeniu przez chrześcijan narzędzia męki Chrystusa 
(stauros) z krzyżem. W tym samym czasie spisano kopię listów Pawła 
w postaci kodeksu251, z którego zachował się fragment oznaczony 
jako papirus P87. Zawiera on fragment Flm 13-15 oraz na odwrocie 
wersety 24-25.

5 kwietnia 128 roku w wiosce Ejn Gedi w Judei niejaki Juda 
Kimber ben Chanania poślubił dziewczynę imieniem Selampsion 
(Szelam-Cijon) bat Eleazar. Ich kontrakt ślubny został spisany po 
grecku z licznymi arameizmami, ale złożone podpisy są aramejskie. 
Papirus z tym kontraktem znaleziono w XX stuleciu w Nahal Hewer. 
Nie był to jednak najlepszy czas na zawieranie małżeństwa…

250 Taką datę przyjmuje prof. Hunger, zaś ofi cjalnie P66 jest datowany na 

ok. 200 r.
251 Datowanie wg Ph. Comforta, zaś ofi cjalnie datuje się papirus P87 na III w.



Aneks 3180 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 181

15. Powstanie Bar Kochby i ostateczne rozejście się dróg nocrim 

i żydów (130–140 r.)

Około 130 roku napisano apokryfi czny List Barnaby, który nie 
został uznany przez Kościół za autentyczny dokument wiary, na-
tchniony przez Ducha Świętego. Jednak pewną wartość dla nas sta-
nowi fakt, że list ten cytuje Ewangelię Mateusza.

W tym czasie Hadrian zaczął „szaleć nad miarę”. Wpadł na po-
mysł odbudowania Jerozolimy wraz ze świątynią. Jednak nie miała to 
być żydowska Jerozolima ani żydowska świątynia. Cesarz postanowił 
zbudować rzymskie miasto Aelia Capitolina, a w miejsce żydowskiej 
świątyni postawić świątynię pogańską ku czci Jowisza. Oczywiście 
żydzi nie mogli na to patrzeć spokojnie.

Póki Hadrian przebywał w Judei lub w okolicznych regionach, 
żydzi powstrzymywali się z otwartym buntem. Jednak jak tylko Ha-
drian wyjechał w roku 132, w Judei wybuchło powstanie. Pod przy-
wództwem Szymona ben Kosiby powstańcy szybko opanowali 50 
miast i twierdz, odnosząc zwycięstwo zarówno nad Tinnejusem Ru-
fusem, jak i nad Marcellusem, który przybył z odsieczą. Rabbi Akiba 
uznał Szymona za Mesjasza i nadał mu nowe imię: Bar Kochba („syn 
gwiazdy”)252. Pełni wiary w nadejście ery mesjańskiej, zwolennicy 
rabbiego Akiby wznowili kult ofi arniczy na ołtarzu w miejscu, gdzie 
do r. 70 stała świątynia i zaczęto przygotowania do jej odbudowy. Na 
arcykapłana wyznaczono Eleazara z Modiin.

Oczywiście nocrim nie popierali ani powstania, ani odbudowy 
świątyni. Nie mogli oni uznać za Mesjasza człowieka, który prze-
wodził powstaniu, kiedy znali prawdziwego Mesjasza, który umarł 
na krzyżu sto lat wcześniej. Nie mogli brać udziału w kulcie ofi ar-
niczym, kiedy mieli prawdziwego Arcykapłana, który wszedł do 
Świątyni w Niebie z własną krwią i oczyścił ich od grzechu. Z tego 
powodu nocrim narazili się pozostałym żydom, którzy z punktu wi-
dzenia teologii judaizmu nadal nie mogli im nic zarzucić. Jednak 

252 To nowe imię nawiązuje do proroctwa Balaama: „wschodzi Gwiazda z Jaku-

ba, a z Izraela podnosi się berło” (Lb 24, 17). Już na początku I w. n.e. odwoływano się 

do tego proroctwa w oczekiwaniach mesjańskich (np. w dokumentach qumrańskich).

z ludzkiego punktu widzenia sprawa była jasna: ci, którzy nie chcą 
walczyć o wolność naszego narodu i nie chcą odbudowania naszej 
żydowskiej świątyni, są zdrajcami. Nikogo nie obchodziło, jak oni się 
modlą i w co wierzą, i jakie przykazania Tory spełniają. Absolutnie 
dominujący w tym czasie judaizm rabiniczny (bazujący na nauczaniu 
faryzeuszy), zaangażowany w odrodzenie Izraela, wydał na nocrim 
ostateczny wyrok.

Bar Kochba zarządził odrodzenie narodowe na szeroką skalę. 
Bił monety z napisami alfabetem starohebrajskim, pisał listy i roz-
porządzenia po hebrajsku. Interesujący w tym kontekście jest znale-
ziony w Wadi Murabaat papirus, spisany w roku 135. Dwaj chłopi 
z Judei, Jeszua i Eleazar, napisali list w sprawie jakiejś krowy, o którą 
toczyli spór. List ten był napisany w języku hebrajskim. Biorąc pod 
uwagę, że nawet ketuba (kontrakt ślubny) jeszcze 7 lat wcześniej była 
spisywana w języku greckim, nie mówiąc już o oskarżeniu spisanym 
10 lat wcześniej, odnotować należy powszechny powrót żydów do 
narodowych tradycji, kultury i języka hebrajskiego w życiu codzien-
nym. Powrót ten nastąpił w ciągu zaledwie dwóch lat powstania.

W roku 135 wraz z nadejściem oddziałów rzymskich dowodzo-
nych przez Juliusza Sewerusa nastąpił przełom w biegu wydarzeń. 
Rzymianie zdobyli wszystkie 50 twierdz żydowskich oraz zrównali 
z ziemią 985 punktów oporu w wioskach. Powstańcy stawili zaciekły 
opór i straty Rzymian były tak wielkie, że Hadrian nie wysyłał do 
Senatu zwyczajowego raportu z formułką „Ja i moje wojsko mamy 
się dobrze”. 

Ostatnią twierdzą, bronioną przez Bar Kochbę, był Bejtar, poło-
żony niedaleko Jerozolimy. Tam schronili się członkowie Sanhedry-
nu oraz arcykapłan Eleazar. Oprócz wojska powstańców (liczącego 
podobno 200 tys.), w mieście schroniły się tysiące uchodźców. 

Według Talmudu (Midrasz Rabba Lamentacje), kluczową rolę 
w upadku twierdzy Bejtar odegrało zabójstwo Eleazara z Modiin. 
Człowiek ten stale nosił na sobie wór i pościł, modląc się: „Panie 
Wszechświata, nie osądź nas dzisiaj”, a jego modlitwa powstrzymy-
wała wojska rzymskie. Oskarżony o zdradę, Eleazar został zamordo-
wany przez Szymona Bar Kochbę. Wtedy Rzymianie zdobyli twier-



Aneks 3182 Pierwszych 110 lat Wspólnoty Mesjanicznej 183

dzę Bejtar, masakrując wszystkich. Talmud odnotowuje, że żołnierze 
zabili kilkaset niemowląt, rozbijając ich główki o kamienie, a krew 
pomordowanych spływała aż do morza, położonego 60 km od mia-
sta. To wszystko wydarzyło się w tym samym dniu 9 Aw, który już 
niejednokrotnie zapisał się w historii Izraela jako dzień tragedii na-
rodowych.

Kiedy stłumiono powstanie Bar Kochby, Hadrian kazał zaorać 
Wzgórze Świątynne i zbudować tam świątynię Jowisza. Rabbi Akiba 
został zakatowany na śmierć. Żydom zakazano wstępu do Jeruza-
lem, a wraz z nimi nie mogli już w mieście przebywać nocrim. Od 
tego czasu w Jerozolimie nie było ani jednego biskupa żydowskiego 
pochodzenia (w ciągu tych kilkudziesięciu lat po Justusie było jesz-
cze 12 osób, zajmujących stanowisko biskupa w Jerozolimie); dawną 
stolicę Izraela przemianowano na Aelię Capitolinę, a Judeę na Pale-
stynę. Dziwne tylko, że wielu historyków, doskonale o tym wiedząc, 
uparcie mówi o „Palestynie z czasów Jezusa”, kiedy ani w czasach 
Jezusa, ani nawet 100 lat po Jego śmierci takiej nazwy jak Palestyna 
po prostu nie było.

Od roku 135 w Jerozolimie zaczął funkcjonować Kościół chrze-
ścijański, składający się wyłącznie z nawróconych pogan (nie-Ży-
dów), którego biskupem został niejaki Marek. Wspólnoty nocrim 
oderwane od ziemi Izraela utraciły swoje znaczenie i nie były już od-
różnialne w Kościele. Izraelski Kościół rozrastał się dzięki nawraca-
jącym się poganom, licznie osiedlanym w miejsce wygnanych Żydów. 
Wspólnota chrześcijańska cały czas dbała o to, by pozostać w łącz-
ności z miejscami „świętymi”, mimo że w miejscu Grobu Pańskiego 
Rzymianie zbudowali świątynię Afrodyty, a wokół groty w Betlejem 
zasadzili święty gaj na cześć Adonisa. Chrześcijanie stale odwiedzali 
te miejsca i pokazywali je pielgrzymom.

Judaizm rabiniczny, wywodzący się z tradycji faryzeuszy, prze-
trwał i tę klęskę, pozostając jedynym żywym nurtem judaizmu. Po 
roku 135 rabbi Szymon ben Gamaliel (II) został nasi w Usze i kon-
tynuował prace nad kształceniem religijnym żydów. Możliwe, że 
właśnie w tym okresie wygłosił on naukę, spisaną później w traktacie 

Szabat, dotyczącą nieratowania z pożaru chrześcijańskich zwojów, 
znajdujących się w posiadaniu żydów. W tekście pojawia się sfor-
mułowanie, że „oni” (czyli nocrim) są gorsi od pogan, gdyż poganie 
z natury rzeczy nie znają Boga, zaś „oni” Go znali, ale się odwró-
cili. Można z tego wyciągnąć wniosek, że jeszcze przez jakiś czas 
po stłumieniu powstania Bar Kochby nocrim funkcjonowali w spo-
łecznościach żydowskich i nawet przechowywali swoje księgi razem 
z księgami żydowskimi.

Klęska roku 135 wpłynęła też na radykalizm mesjaniczny fary-
zeuszy. Zapomniano już, że nocrim uznano za odstępców tylko dla-
tego, że nie opowiedzieli się po stronie „mesjasza” Bar Kochby. Nagle 
przypomniało się rabinom, że nawet znany i poważany rabbi Jocha-
nan ben Torta był sceptyczny wobec Szymona ben Kosiby i krytyko-
wał rabbiego Akibę za pochopne ogłoszenie go Mesjaszem. Wypra-
cowano nawet doktrynę o „Mesjaszu, synu Józefa” (traktat Sukka 52). 
Według tej doktryny, zanim przyjdzie zwycięski Mesjasz, syn Dawi-
da, miał się objawić Izraelowi Mesjasz, syn Józefa, który zgromadził 
dzieci Izraela, wkroczył do Jerozolimy i złożył tam ofi arę; jednak 
siły zła w postaci Armiliusza lub Goga i Magoga sprzymierzyły się 
i zabiły go. Trudno powiedzieć, na ile ta doktryna mogła powstać 
dzięki wpływom nocrim, a na ile dzięki Duchowi Świętemu, który 
przygotował w judaizmie grunt dla akceptacji ukrzyżowanego Jezusa 
jako Mesjasza, syna Józefa, który powróci w chwale jako Mesjasz, syn 
Dawida. Faktem jednak jest, że nie jest to jedyna ukryta wskazówka 
dla żydów w kierunku uznania Jezusa. Żydowska wieczerza paschal-
na zawiera bogatą symbolikę mesjańską, wskazującą na Jezusa – np. 
kielich wina jako znak nadejścia Mesjasza lub Afi koman, ukryta maca 
(przaśny chleb) symbolizująca Mesjasza.

Około 140 r. wprowadzono pierwszy znany kanon Nowego Te-
stamentu (Kanon Marcjona), w którego ustaleniu już nie brali udzia-
łu biskupi żydowscy. „Pałeczka” została przekazana poganom, którzy 
mieli „pobudzać Izraela do zazdrości” (Rz 11, 11), „aż do czasu, gdy 
wejdzie [do Kościoła] pełnia pogan. I tak cały Izrael będzie zbawio-
ny” (Rz 11, 25-26).



Aneks 3184

Zakończenie

Opisany przebieg wydarzeń nie ma na celu udowadnianie cze-
gokolwiek komukolwiek. Jest to po prostu jeden z wielu możliwych 
poglądów na pierwsze stulecie istnienia Kościoła – punkt widzenia 
żydów, którzy uwierzyli w Jezusa Chrystusa. Oczywiste jest, że nie 
wszystkie czynniki zostały tu uwzględnione i nie wszystkie świadec-
twa historyczne omówione. Wydaje się jednak, że dzięki takiej pre-
zentacji można lepiej zrozumieć błędy chrześcijan i żydów względem 
siebie nawzajem, które to błędy zapoczątkowały późniejszą wzajem-
ną niechęć, mimo że samo chrześcijaństwo miało znieść tę wrogość 
i uprzedzenia (Ef 2, 14). 

Nie da się nie zwrócić uwagi na jeden drobny szczegół. A mianowi-
cie, w ciągu pierwszych 110 lat istnienia Kościoła ani żydzi, ani poganie 
prześladując uczniów Chrystusa nie kwestionowali ani faktu istnienia 
Jezusa jako takiego, ani faktu Zmartwychwstania, ani też jakiegokol-
wiek punktu nauczania chrześcijańskiego. Wcale nie to było powodem 
sprzeciwu wobec Ewangelii, a pierwszych chrześcijan i nocrim nigdy 
nie oskarżano o kłamstwo. Nawet po śmierci ostatnich Apostołów 
jeszcze przez kilkadziesiąt lat nikt nie kwestionował ani wiarygodności 
napisanych przez nich dokumentów, ani prawdziwości ich świadectwa. 

Przeciwnicy chrześcijaństwa (których nie chcę tu reklamować) 
podają, że „jedno z pierwszych publicznych wystąpień przeciwko 
chrześcijanom było autorstwa Frontona z Cyrty († ok. 175)”. Gdyby 
istniało jakiekolwiek wcześniejsze przemówienie, obalające prawdzi-
wość chrześcijańskiego świadectwa o nauczaniu, śmierci i zmartwych-
wstaniu Jezusa, ci ludzie trąbiliby o tym na każdym rogu. Możemy 
zatem być pewni, że w ciągu omawianych pierwszych 110 lat istnie-
nia Kościoła, prześladowania i sceptycyzm ze strony zarówno żydów, 
jak i pogan nie wiązały się z merytorycznymi zastrzeżeniami co do 
historyczności Jezusa, autentyczności zapisów lub ustnych świadectw 
o Nim. Wrogość do wyznawców Chrystusa była wynikiem ich przy-
wiązania do Mistrza, który zapowiedział: „Jeżeli Mnie prześladowali, 
to i was będą prześladować. Jeżeli moje słowo zachowali, to i wasze 
będą zachowywać. Ale to wszystko wam będą czynić z powodu mego 
imienia, bo nie znają Tego, który Mnie posłał” ( J 15, 20-21).



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


